UNIVERSITATS ‘_'g BERGISCHE

BIBLIOTHEK ﬁ UNIVERSITAT
WUPPERTAL = WUPPERTAL

Universitatsbibliothek Wuppertal

Das klassische Ideal

Horneffer, Ernst

Leipzig, 1906

3. Der Mensch als Schopfer, die Religion des neuen Heidentums

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.

Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollstdndige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitatsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-3885

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-3885

——la R

~———iigie
gend, Wir
!reiblich'a
UnffEihei:,
ngen, wie
t, geblute
ge der Em_
en KélmPfe
len wir Yor
1 Wir einep
eine kiihpe
1 und damjf

, ob wirklich
die sichvon
| Einsambkeit
Fsein? Denn
1t 16sen. 8o
yir unsnicht,
der diese so
e, Wennwir
wenn wir be
instlern und
ns auch reli-
1 kénnenim
1 Augenblick
1en Staat ge-
nstler. Aber
nisch. Hier
Ib, erkennen
auch hierzu

ne Horerbe-
¢ haltenesin
2 etwas U+
-ann das B
.,;-&:cn. Mich
mir iiber dié

das will ich
stzten Rede!
g;dcﬂtums“'

Die-kiinftige Religion.

3. DER MENSCH ALS/;
SCHOPFER, DIE RELIGION
~DES NEUEN HEIDENTUMS.

S

Wir nahen uns dem schwierigsten Teil unserer Aufgabe, zu-
gleich aber dem, anwelchem uns am meisten liegt. Denn
alles, was ich bisher ausgefiihrt habe, bleibt ohne Sinn und Inhalt,
es fehlt die Kronung, wenn ich nicht religiose Gedanken selbst
mitzuteilen weill, die uns begliicken. Nach diesen lechzt unsere
Seele wie nach ihrer noétigsten Nahrung, Wie die kiinftige
Form des religiosen Lebens sein mufl, mag mancher wissen,
Alles, was ich in meinen beiden ersten Reden gesagt habe, konnte
jeder sagen. Ein wenig Ehrlichkeit — und jeder mufite als Wahr-
heit erkennen, was ich dort ausgefiihrt habe. Ich fiihle keinen
Stolz darob. Auch steht mir alles dort Gesagte felsenfest. Ich
wire bereit, mir dafiir den Kopf abschlagen zu lassen, da8 das,
was ich behauptet habe, die Wahrheit ist. Die Menschheit wird
traurig verkiimmern, wenn sie nicht den Weg einschlégt, den ich
ihr gewiesen habe. Aber ich bange und zage, nun ich von der
Religion nach ihrem Inhalte reden soll. Hier mufl ich eine
ganz andere Scham iiberwinden. Und nur der Umstand, daB
unsere Zeit so schmerzlich nach neuen, befreienden Gedanken
iiber den Sinn des Lebens darbt, kann mich bewegen, hieriiber
mich auszulassen. Ich weiB zu gut, was es heiBt, an die hochsten
Fragen heranzutreten, sich vor die letzten Riétsel des Lebens zu
stellen und nur eine einigermaBen befriedigende Lésung zu geben,
daB wir fiir einen Augenblick das Fragen einstellen. Aber nach
dieser Beruhigung verlangt die menschliche Seele. Es hilft nicht,
die Blicke abzuwenden. Immer wieder gdhnt vor uns der Ab-
grund der Ewigkeit. Wir beben solange, bis wir uns diese
finstere Hohle erleuchtet haben und ohne Schauder hinunter-
blicken.

Nur auf dem Hintergrunde des groBen, umfassenden Daseins
kann dem Menschen das Leben wert werden. Der tiefe Einklang
nur, den er seinem Leben mit dem allgemeinen, allgewaltigen Sein
gibt, kann in seiner Seele Hochgefiihle erwecken. Dann nur
kann die groBe Begeisterung iiber ihn kommen. Der Mensch

287



Zweiter Teil.

muB das ganze All in sein Gefiihl nehmen, muB gleichsam die
Unendlichkeit aufsaugen. Das leiht seiner Seele erst volle
Schwungkraft, das verdoppelt, vertausendfacht seine Stdrke und
Leidenschaft. Nie hat ein solcher Mensch zuvor gewuft, was er
an Kraft, an Wille in sich barg. Sein eigenes brausendes Herz
erweckt ihm Schauder. Er ist iiber sich selbst hinaus gehoben.
Ohne dieses Band mit dem Unendlichen fiihlt sich der Mensch
als ein verrinnendes, verstoBenes Atom des Alls. Er ist abge-
sprengt vom groBen Dasein und so zerhackt er sein Leben, fiir
das er keinen Sinn mehr begreift, das ihm ein Spiel, ein Nichts
ward, in lauter kleine wertlose Stiicke. Das Tier und alles, was
unter Menschen Tieres Art ist, mag mit kurzen Freuden und Lei-
den dem Augenblicke leben. Der Mensch bedarf ein GroBeres.
Er muB sein Leben als Ganzes gestalten. Dies aber kann er nur,
wenn er es an das grofe Leben angliedert. Er mufB alle Béche
des Seins in seine Seele leiten, daB sie hier mit- und weiterstromen.
Schriankt er sich in seinen nachsten Grenzen ein, stellt er sich
nur auf sich und genieft, was der Tag ihm bringt, so stirbt er als
Glied dem groBen Dasein ab. Seine Wiirde als Mensch hat er
preisgegeben. Zwar die hochsten Fragen tiirmen sich vor uns
wie fiirchterliche Ungetiime auf. In unnahbarer Hoheit blicken
spottisch diese erhabenen Ritsel auf uns herab, dal Ehrfurcht
und Zweifel das Herz ldhmen. Und dennoch, will der Mensch
nicht ganz auf sich verzichten, mull er es wagen diese hehren
Gottinnen anzugreifen. Nur auf dem Untergrunde der ganzen
Welt kann der Mensch sein Leben erbauen. Will der Mensch
die Welt bemeistern, will er das All gewinnen, so mag er wissen,
daB er etwas Unmogliches will, und dennoch mufl er es wollen.
Mag das miihsam errichtete Gebdude des einen Geschlechts immer
wieder in sich zusammenstiirzen, das nédchste Geschlecht mul
von neuem an das groBe Werk gehen und ein anderes griinden.
Nie kann der Mensch fiir die Dauer in der Welt als Heimatloser
schweifen, Er bedarf letzter Begriffe, letzter Wahrheiten, auf
denen er ausruht. Und so schreiten wir denn ans Werk. Suchen
auch wir wieder zum tiefsten Lebensquell vorzudringen, Wir
wissen, da wir damit nach Unerreichbarem streben. Aber es
treibt ' uns unaufhaltsam vorwirts. Und langsam, langsam
ndhern wir uns vielleicht dem Ziele. Zaghaft und mutig, de-
miitig und stolz greifen wir wieder nach der Krone der Menschheit.
Kiampfen wir wieder den Kampf mit dem Drachen Ewigkeit,

288

-F'-'-'--.-
_,-—'-_'-_

Wenn
Weile 1
sichts
kehren
Abe
standn
und w1
gewon!
Dasein
uns ab
Diese
die Wa
konner
Hie
men 18
oder a
Auffas
bewuld
gin du
mehr
schopf
als fei
Ergebr
bietet,
mulite
Erfahr
weise
die er:
nur 2z
triebe
Gesetz
Gottes
Werle
keit u
konnt
und
bESIPn
Schwe
Sﬁhbp
folgte

Haoi



—
-f_-—-""""“
*ichsam di

erst volle
Stiirke 14
uBt, wag %
sendes Huy
us gehobey,
der Meﬂs;:h
Er 1st ahge.
. Leben, i
i ein thts
d alles, was
len und Lei.
in GroBeres,
Kann er nur,
3 alle Biche
.JIL‘I’Slrdmm.
stellt er sich
y stirbt er als
snisch hat er
sich vor uns
nheit blicken
W8 Ehrfurcht
der Mensch
diese hehren

der ganzen
der Mensch
ag er wissen,
er es wollen.
lechts immef
chlecht mub
res griinden.
| iIeimatlose{
hrheiten, al
Suchen
ngen, Wir
'-‘n Aber &
AT, jangsam
d mutig, 9
f ?»Icnschhe'ft.
Ewigkelt

»lr

Il'u Fas

en

Die kiinftige Religion.

Wenn wir ihn nicht erlegen, konnen wir ihn vielleicht fiir eine
Weile verscheuchen. Der Mensch muB wieder freier atmen ange-
sichts des grolen Lebens. Hoffnung soll wieder bei ihm ein-
kehren. Er muf wieder Mensch sein, was Mensch sein heiBt.

Aber wie finden wir nun den Schliissel zum Leben, das Ver-
stdndnis fiir das geheimnisvolle Allleben, das uns immer umwebt
und uns doch so fremd, so dunkel bleibt? Hier ist schon viel
gewonnen, wenn wir wenigstens wissen, wie das Wesen des
Daseins jedenfalls nicht ist, welche Richtungen des Denkens
uns abgeschnitten sind, dafl wir sie nicht weiter verfolgen kénnen.
Diese Einsicht des Irrtums o6ffnet uns vielleicht das Auge fiir
die Wahrheit, fiir den Weg, auf dem wir bessere Friichte brechen
konnen,

Hier ist zu sagen, dafl das alte Weltbild, wie es uns {iberkom-
men ist, der Glaube an einen Gott, sei dieser nun iiber der Welt
oder ausgegossen in der Welt, uns nicht mehr zusagt, daf diese
Auffassung vom Weltwesen mehr und mehr schwindet. Eine
bewuBte, iiberlegte, planméBige Schopfung und Leitung der Welt,
ein durchweg sinnvoller Aufbau des Weltganzen ist uns nicht
mehr glaubhaft. Auf den Gedanken der bewufiten Welt-
schopfung konnte man nur verfallen, wenn man die Welt
als fertig vor sich sah, wenn man die Welt in ihrem letzten
Ergebnis, so wie sie sich jetzt dem Blicke des Menschen dar-
bietet, betrachtete. In diesem reifen, spiten Zustande allerdings
muBte die Welt wohl auf den unbefangenen, durch Wissen und
Erfahrung nicht belehrten Geist den Eindruck eines verniinftigen,
weise angelegten, weise durchgefiihrten Werkes machen. Und
die ersten Ergebnisse der Wissenschaft schienen diese Annahme
nur zu bestdtigen, Als man einen Einblick gewann in das Ge-
triebe der Natur, in die unabinderlichen, stetigen, harmonischen
Gesetze der Natur, da erst glaubte man das Wirken und Schaifen
Gottes recht zu erkennen, hier glaubte man ihn unmittelbar am
Werke zu sehen. Hier, meinte man, kénnte man seine Tatig-
keit und also auch seine Existenz mit Handen greifen. Und so
konnte man wohl, vom Anblick dieser anscheinend so weisen
und erhabenen Wirklichkeit berauscht, den Traum von der
besten aller méglichen Welten trdumen. Da konnte man recht
schwelgen in der Bewunderung des allmichtigen Urhebr::.rs uncP
Schopfers der Dinge. Aber auf diese begeisterte Schwirmerei
folgte ein jaher Riickschlag. Wir haben das Auge abgewendet

19
Horneffer, Das klassische Ideal. 289




Zweiter Teil.

von der seienden, fertigen Welt. Wir haben einen Blick ins
Werden getan. In der Wissenschaft hat sich ein vélliger
Umschwung vollzogen. Die Wissenschaft ist heute nicht mehr
bloB eine beschreibende, sondern eine erzidhlende.
Nicht wie die vorhandene Welt beschaffen ist, erregt heute
in erster Linie unsere WiBbegier, sondern wie sie geworden
ist, wie sie sich baut, erzeugt, entwickelt, wie ein Zustand aus
dem andern gefolgt ist, wie die Welt gewachsen ist. Die
Erkenntnis ihrer vorhandenen Eigenschaften gilt uns nur als
die Voraussetzung, die Vorbedingung der tieferen und wert-
volleren Einsicht, wie sich die Welt zu dem, als das sie heute
sich gibt, entfaltet hat. Diese Betrachtungsart hat das ganze
alte Weltbild umgeworfen. Wir sehen jetzt in die geheime Werk-
statt der Natur. Und hierbei miissen wir wahrnehmen, wie oft
die Natur in die Irre geht. Die edelsten Bildungen, die die Natur
mit groBer Anstrengung hervorgebracht hat, werden oft
schméhlich wieder vernichtet., Umgekehrt, das Unedle, Ge-
meine und Schlechte, das den Gang der Entwickelung hemmt,
besteht h&dufig iiber Gebiihr lange und fiihrt eine freche Herr-
schaft. Wir sehen die Natur vielfach mit den plumpsten
Mitteln wirken. Die wichtigsten, bedeutsamsten Angelegenhei-
ten, wie z. B. Fortpflanzung und Zeugung, sind vielfach dem
rohesten Zufall iiberlassen. Wir miissen auf ein tiefes Unver-
mogen der Natur schlieflen, wenn wir sehen, daB sie oft nur auf
weiten Umwegen i1hr Ziel erreicht, Gewil}, ein Streben liegt in
der Natur, ein Streben nach aufwérts, ein Wille zum Héheren —
wir werden noch ndher priifen, was dieser Wille zum Héheren
ist — aber sie kommt nur miithsam vorwirts. Sie schweift oft
auf kostspielige Seitenpfade ab. Sie dchzt und keucht bei ihrem
Gange. Hilflos, sich selbst iiberlassen ringt sie mit schweren
Widerstinden, die sie in ihrem SchoBe birgt. Nein, kein ver-
niinftiger, einsichtiger Geist hat diesen Lauf geleitet. Schon
nach menschlichem Ermessen hidtten unzdhlige Ziele auf viel
einfacherem, geraderem Wege erreicht werden konnen. Welche
bodenlose Verschwendung herrscht im Haushalte der Natur!
Welche Verheerungen brechen oft iiber die zartesten Schépfungen
der Natur mit entsetzlicher Gewalt herein! TUnd doch liegt
der Natur an solchen Bildungen. Denn sie wiirde nicht so viel
Kraft und Miihe aufwenden, um sie hervorzubringen. Hat sie sie
aber erreicht, hat sie aus ihrem Schofle edle Kinder geboren, so

200

m—

e

kani
Kral
Das
oft,
Dur«
und
staul
oft il
kanr
stalt
die €
gege
und t
an G
er bi
hatte
und
zersti
konn
dann
same
aber
Gotte
dies d
Vernt
vollig
héchs
hat n
vernii
trages
sind a
W
wollt;
wie w
ein G
Welt
solche
Vorha;
der W
Und t



-—_,__\ |

—— Al
en Blick :
ein ?Zﬁlilns
_ ger
= nicht mehy
td h ]_e nd 6
 ETregt heuts
leWo rd ey
.?:T.I‘S;?_and aus
en ist, D
uns nur g
N und weg.
das sie heyts
at das ganz
*heime Werk.
umen, wie oft
die die Natur
werden oft
Unedle, Ge.
‘Jlung hemmt,
freche Herr
'n  plumpsten
1gelegenher
vielfach dem
tiefes Unver-
ie oft nur aul
reben liegt i
m Hdheren —
zum Hoheren
e schweift oft
icht bei ihrem
mit schwered
e1n, kein vel-
leitet. Schon
Ziele auf viel
en. Welche
. der Natur!
, Schopfung®
doch lieg!
, nicht so ¥
Hat sie 8
- tF.‘ﬁan)IEﬂ! 50

.1

Die kiinftige Religion,

kann sie sie oft nicht retten. Sondern sie selbst, mit anderen
Kriften, schlingt sie wieder vorzeitig in ihren SchoB hinein.
Das Dasein gewdhrt vielfach einen chaotischen Anblick. Es ist
oft, als blickten wir in einen unheimlichen Hexenkessel hinein.
Durch die Natur schreitet oft mit wuchtigen Schritten die Tragodie
und 14Bt ihre entsetzensvollen Spuren zuriick, GewiB, auch viel
staunenswert ZweckmaBiges bringt die Natur hervor. Sie erreicht
oft ihr Ziel, und eine Gesamtabrechnung, ein Uberblick des Ganzen
kann uns nur die héchste Bewunderung vor den méchtigen Ge-
staltungskriften der Natur abnotigen. Aber diese Seite ist nur
die eine Seite der Natur. Ihr steht ein schlimmes Gegenstiick
gegeniiber, das man nicht vergessen darf. Nicht ohne triftigen
und tiefsinnigen Grund hat die dltere Zeit, die noch fest und ehrlich
an Gott glaubte — heute tut das selbst der Frommste nicht mehr,
er bildet es sich nur ein, an Gott zu glauben — die dltere Zeit
hatte mit tiefem Bedacht dem guten und weisen Gotte einen bdsen
und schlimmen Gott gegeniibergestellt, der jenes Gnadenwerk
zerstoren will. Wir glauben nicht mehr an den bésen Gott. So
konnen wir auch nicht mehr an den guten Gott glauben. Denn
dann haftet an diesem alles Wilde und Furchtbare, alles Grau-
same und Dumme, alle Faulnis und Verderbnis im Dasein. Das
aber widerspricht sich. Wenn wir etwas an dem Wesen
Gottes als unerldBliche Eigenschaft voraussetzen miissen, so ist
dies die Eigenschaft der Einsicht, der Weisheit, der unbegrenzten
Vernunft. Ohne diese Eigenschaft waire der Begriff Gottes
vollig hohl. Auf diese Eigenschaft hin, um einen Tréger fiir die
hochste Ausbildung und Vereinigung der Vernunft zu haben,
hat man iiberhaupt den Begriff Gottes gebildet. Aber diesem
verniinftigen Charakter, den die Welt als das Werk Gottes
tragen miilte, spricht alle Erfahrung Hohn. Zum mindesten
sind auch furchtbare Gegenkrifte und Hemmnisse am Werk.
Wenn man aber einwendet, dies, gerade dies habe Gott ge-
wollt; er habe die Welt sich selber iiberlassen, daB sie erprobe,
wie weit sie mit ihren Kriften kommen mége, so ist zu sagen:
ein Gott, der auBerhalb der Welt steht, der sich nicht um die
Welt bekiimmert, der nicht eingreift in den Lauf der Welt, ein
solcher Gott geht uns nichts an, der ist fiir uns so gut wie nicht
vorhanden. Nur was irgendwie auf die Welt einwirkt, uns und
der Welt sich fithlbar macht, das allein lebt fiir uns, ist fiir uns.
Und behauptet man, Gott lebe und wirke in der Welt und auch

201 19°




Zweiter Teil.

all das scheinbar Unverniinftige, Widerwirtige, Mangelhafte
und Bése sei sein Werk, sei von ihm beabsichtigt, sei mit ein-
gerechnet in seinen Weltenplan, den wir mit unserer beschrankten
Vernunft nur nicht zu fassen vermogen, so ist zu entgegnen:
einen anderen MaBstab als unsere Geistigkeit, unsere Auffas-
sungskraft konnen wir an die Welt nicht anlegen, weil uns
anderes nicht gegeben ist. Auf iiberraschend und bewunderungs-
wiirdig planvoll und zweckmiBig gestaltete Einrichtungen der
Natur hin hat man den Begriff Gottes geprigt. Wenn entgegen-
gesetzte Zustinde als ebenfalls fiir die Welt bezeichnend aufge-
deckt werden, so hat man eben seinen Weltbegriff umzu-
bilden, hat man einen neuen Weltbegriff zu schaffen,
der diesen Widerspriichen gerecht wird. Aber nicht darf man
auf solche Erfahrungen hin seine Vernunft zum Schweigen
bringen. Denn aus dem Unvermdgen des menschlichen Geistes
lieBe sich nur folgern, daB wir ii berhaupt keine metaphysi-
schen Vorstellungen bilden sollen, aber niemals, da8 wir be-
stimmte Vorstellungen glauben sollen. Das hiele sich
nur auf den Gedanken der Vergangenheit schlafen legen, die
nach dieser Auffassung ebensowenig Recht hatte wie wir, sich
an die letzten Rétsel zu wagen.

Da der Glaube an Gott, an die allweise und planvolle Ge-
staltung der Welt erschiittert ist, sucht man sich auf zweierlei
Weise zu helfen. Entweder man stellt das Denken ein, man
schldgt alles nieder, was dagegen spricht, man verbindet sich
die Augen — wir sahen eben, daB dies Verfahren nicht angangig
ist — oder man tragt jenen seltsamen Erscheinungen, der Tragik
im Dasein, aller Unvollkommenheit und Siinde Rechnung, sucht
aber Gott hiervon méglichst zu entlasten, indem man ihn immer
weniger fiir die Welt verantwortlich macht. Dies aber kann
man nur so erreichen, da man den Begriff Gottes immer mehr
seiner Kraft beraubt, daB man ihn immer inhaltsleerer macht.
Wie hat man die ehemals kraftige Vorstellung von Gott nach
und nach verdiinnt und verarmt! Immer mehr Sein und Gehalt
hat man von ihr abgestreift, bis fast nichts mehr iibrig blieb
und man schlieBlich Gott ganz in Rauch aufgehen lieB. Da man
nicht mehr an Gott glauben kann, glaubt man wenigstens an
das Wort Gott. So hat man etwas doch gerettet! Unsere
Zeit ist sehr anspruchslos geworden. Wir haben gelernt, an
nichts, an strohernen Uberbleibseln uns zu nihren. Wir beten

202

R
—

ohne
stellt
schn
vor
wir
nich
das

_Farh

spur
eins:
50 W
Sche
man
zusa
richf
S0 g
zu.
geda
das
1
ZU W
Weg
stur
Din,
dire
zubs
Geis
We;
lich
See]
des
wei
Gei:
unb
auf
den
bef;
flup
hat
ma



T——
-_-__""""--
'l'i"“"gﬂhaitg
S¢1 mit ajp.
«.schrinkten
L tiitgegnm:
sere Auffas.
n, weil ypg
-a.-tmdermgg.
htungen der
A entgegen.
nend aufge.
ff umzy.
zu schaffen,
ht darf man
1 Schweigen
ichen Geistes
¢ metaphysi-
1aB wir be-
as hiefe sich
e legen, die
wie wir, sich

planvolle Ge-
auf zweierld
ken ein, man
rerbindet sich
icht angéngif

,, der Tragl

""" g, sucht
an1 ihn immer
es aber kail

ymimer meht
sleerer macht:
son Gott pac
»inn und Gehalt
tr Gbrig plieb
I‘,.:-'_’.. Da mad
ens a0
Unseré
n gelernh a ‘
1 " Wir betef ‘

wenigst

[ o

Die kiinftige Religion,

ohne Bedenken in ausgebrannten Tempeln. Aber allgemach
stellt sich bei allen starken und leidenschaftlichen Seelen ein
schmerzhafter, schneidender Hunger ein. Uns beféllt ein Grauen
vor den 6den Wanden unserer zerstorten Heiligtiimer, Klagen
wir nicht linger dem verlorenen Gotte nach! Man halte Gott
nicht mehr krampfhaft an den diinnsten Féden fest! Man lasse
das Tote tot sein und wolle es nicht immer von neuem mit der
Farbe des Lebens bemalen! Ist Gott nicht mehr in der Welt zu
spiiren — und hier i s t er nicht zu spiiren, hier kdmpft das Sein
einsam und verlassen mit sich selber einen schweren Kampf —
so wolle man auch nicht mehr jenseits aller Wirklichkeit Gottes
Schatten nachjagen. In allen Verhéltnissen des Lebens muf
man irgendwann einen SchluB finden kénnen. Fillt das Haus
zusammen, so hockt man nicht auf den Triimmern, sondern
richtet ein neues auf., Ward es uns an einem Orte zu enge,
so greifen wir nach dem Stabe und streben tapfer neuen Landern
zu. Lassen wir endlich Gott ruhen, schaffen wir andere Welt-
gedanken, die uns glaubhafter diinken und uns doch zugleich
das Leben wert und teuer machen.

Da der Glaube an einen verniinftigen Ursprung der Welt
zu wanken begann, verfiel man zunichstauf den entgegengesetzten
Weg. Wie immer, wenn man eine Enttduschung erlebt hat,
stiirzte man sich in dasGegenteil der bisher geliebten und geehrten
Dinge, suchte gleichsam aus Trotz die der religiosen Auffassung
direkkt entgegengesetzte Anschauungsweise auszubilden und aus-
zubreiten. Hatte man ehedem alles Seiende auf den denkenden
Geist zuriickgefiihrt, so versuchte man jetzt den umgekehrten
Weg, allen Geist aus der Welt herauszutreiben. Nur Kérper-
liches glaubte man in der Welt zu finden. Das, was man Geist,
Seele nenne, das sei auch nur ein Korperliches, eine Bewegung
des Korpers. Und der ganze wunderbare Aufbau der Welt,
weit entfernt das Werk eines planvoll schaffenden, iiberlegten
Geistes zu sein, er sei umgekehrt das ganz zufillige Ergebnis
unbeseelter bewegter Massen. So suchte man die alte Wahrheit
auf den Kopf zu stellen. Indessen diese Auffassung, die unter
dem Namen Materialismus bekannt ist, hat niemals dauernd
befriedigt. Voriibergehend hat sie wohl Beriihmtheit und.Ein-
fluB gewonnen. Aber immer wieder sehr bald und entschieden
hat man sich von ihr abgewendet. Es erscheint génzlich un-
moglich, das Seelische auf das Koérperliche zuriickzufiihren.

293



Zweiter Teil.

Selbst bei den Naturforschern, die die Hauptvertreter und Ver-
fechter dieser Anschauung waren, denen es besonders nahe lag,
da sie sich immer nur mit Kérpern befassen, auch nur an Kérper
zu glauben, selbst bei ihnen scheint sich ein Umschwung der
Auffassung anzubahnen. Immer mehr 16st sich ihnen die Ma-
terie auf, so daB sie nur noch Krifte iibrig behalten. Wie dem
auch sein mag, so viel gilt uns heute als ausgemacht, das, was wir
Seele nennen, so unléslich es auch mit dem Kérperlichen ver-
bunden ist, kann niemals selbst als etwas Korperliches aufgefaBt
werden. Wir kénnen es nie aus dem Korperlichen ableiten.
Deshalb, wenn wir nach einem Weltgrund suchen, nach einem
letzten Zusammenhange, einem allgemeinsten Grundwesen des
Daseins, etwas Seelisches wird dieses sein miissen. Denn das
Seelische ist das uns zunichst Gegebene, ja in gewissem Sinne
das uns ausschlieBlich Gegebene. Wir kénnen niemals von dem
Seelischen absehen.

Ich glaube, die Wahrheit liegt wie so oft in der Mitte. Weder
ist die Welt AusfluB und Zeugnis eines verniinftigen Geistes,
einer allmichtigen, weise waltenden, alles durchdringenden und
beherrschenden Vernunft, noch auch ist die Welt véllig seelenlos,
das rein zufillige Spiel ungeistiger Massen. Ich glaube, Schopen-
hauer hat hier das erlésende Wort gesprochen. Schopenhauer
geht aus vom Menschen. Er sucht nach dem Wesentlichen,
dem Grundlegenden und Allgemeinsten in der Existenz des Men-
schen und findet, daB dies nicht der Leib, aber auch nicht der
verniinftige Geist, sondern das Triebleben, der Wille ist, Geist
und Leib sind ihm Organe des Willens. Der Wille ist durch-
aus das Fundament des seelischen Lebens der Menschen und
damit auch des leiblichen Lebens, das Schopenhauer ganz
dem seelischen unterordnet und eingliedert. Was der Mensch
auch vornimmt, wie er sich auch gebirdet und dullert, immer
ist es ein Wille, der ihn beseelt, sein Tun hervorruft. Und wie
beim Menschen, so in der gesamten Natur. Als ewig bewegt
stellt sich uns die Natur in allen ihren Kindern dar. Aber was
ist diese Bewegung aller Naturerscheinungen, organischer oder
unorganischer? Wie kommt sie zustande? Wo hat sie ihre
Quelle? Sind die Naturgebilde tote Massen, die an unsichtbaren
Ketten gezogen werden? Schopenhauer behauptet, die Natur
ist gleichen Wesens mit dem Menschen. Auch in der Natur
sind die Bewegungen das duBere Merkmal eines beseelten Inneren.

294

E
-
Auch
einer S€
ihren S
Wille E
yverschie
verlegt
Natur 1
unbeka
Naturer
solche
der Naf
fassung
aneinat
neuerer
wicklur
groBart
getrenn
steiglicl
Die gar
in einei
nungen
artig il
blutsve:
Quelle.,
gehort
Willen
vorbrin;
sprunge
aller E;
gibt es
erst in
in den 1
datin of
ab&l‘, d;
nicht e
Geist, n
ein up)
die Ver;
Unersit
Ich



-__""‘""--..__
-—..._.________—-‘

-

- und Ve,
* Nahe |
an Kirpe
E1‘r'-'ung d-EI
en die My,
Wie dem
as, was Wir
lichen Ver.
> aufgefap
N ableiten,
1ach ginem
:h'.'(rsen deS
Denn dag
ssem Sinne
Is von dem

te. Weder
en Geistes,
enden und
g seelenlos,
=, Schopen-
10penhauer
sentlichen,
z des Men-
1 nicht der
ist, Geist
ist durche
schen und
auer ganz
ler Mensch
srt, 1Mmer

Und wie
vig bewegt
Aber was
scher oder
at sie ihre
1sichtbaren
die Natuf
der Natus
.n Inneren

Die kiinftige Religion,

Auch hier stammt wie bei uns alle Bewegung, alles Leben aus
einer seelischen Triebkraft. Wille ist auch in der Natur, in allen
ihren so tausendfachen Formen das Wesenhafte, wenn dieser
Wille bei den einzelnen Wesen und Gattungen auch auf sehr
verschiedener Stufe der Ausbildung und Klarheit steht. So
verlegt Schopenhauer das innere Wesen des Menschen in die
Natur hinein und zwar nicht nur in den geheimnisvollen und
unbekannten Urgrund der Dinge, sondern in die unmittelbare
Naturerscheinung, in alles, was den Menschen umgibt. Auf
solche Weise ist der Mensch in die néchste Verwandtschaft mit
der Natur geriickt und umgekehrt. Diese metaphysische Auf-
fassung Schopenhauers, die den Menschen und die Natur so eng
aneinander gliedert, hat nachtriglich eine starke Stiitze in der
neueren Naturwissenschaft gefunden, durch die beriihmte Ent-
wicklungs- und Abstammungslehre Darwins. Durch diese
groBartige Entdeckung ist der Zusammenhang des bis dahin
getrennten, zerspalteten Seins bewiesen. Wo wir frither uniiber-
steigliche Kliifte annahmen, da sind jetzt Briicken geschlagen.
Die ganze schier uniibersehbare Mannigfaltigkeit der Natur ist
in einem einheitlichen Flusse aufgegangen. Alle Naturerschei-
nungen, der Mensch mit eingeschlossen, sind, so verschieden-
artig ihr duBerer Anblick auch wirkt, dennoch letzten Endes
blutsverwandt. Es stammt alles aus einer gemeinsamen grofen
Quelle. Und da jede einzelne Erscheinung Wille ist, wie wir
gehort haben, so werden wir auf einen einheitlichen allgemeinen
Willen schlieBen miissen, der die ganze Erscheinungswelt her-
vorbringt, aus dem alle individuellen Gebilde der Natur ent-
sprungen sind und aus dem sie ihre Kraft gesogen haben. Vor
aller Erscheinungswelt mit ihrer vielgeteilten Mannigfaltigkeit
gibt es ein allgemeines, umfassendes Urseelisches, das sich dann
erst in die Mannigfaltigkeit der Erscheinungswelt spaltet, sich
in den unzdhligen Gestalten der Erscheinungswelt offenbart, sich
darin objektiviert, wie Schopenhauer sagt. Dies seelische Etwas
aber, das dergestalt die ganze Welt erfiillt und beherrscht, ist
nicht ein iiberlegter, vorausschauender, planmafig schaffender
Geist, nicht eine Vernunft, die iiberdenkt und berechnet, sondern
ein unbewuBtes dumpfes Begehren, ein wilder Drang. Nicht
die Vernunft, sagt Schopenhauer, sondern der Wille, ein heifles
unersittliches Begehren, das ist der Grundzug des Daseins.
Ich glaube, daB diese Auffassung der Welt eine grofie Ent-

205



Zweiter Teil,

deckung ist, daB sich in der Richtung dieser Betrachtungsweise
das europdische Denken kiinftig bewegen wird. Ohne Zweifel
ist die Philosophie Schopenhauers nur ein erster Ansatz, sie ist
noch nichts Abgeschlossenes. Sie harrt noch der Ausgestaltung.
Aber ein fruchtbarer Same, scheint mir, ist hier gelegt, der mit
der Zeit einst lippig aufgehen wird.

Worin liegt das Unvollstdndige der Schopenhauerschen Philo-
sophie? Wo hat die Erginzung einzusetzen? Nach Schopenhauer
ist die Welt Wille. Aber welcher Art ist dieser Wille? Der Wille
braucht einen Ausgangspunkt und ein Ziel. Was erstrebt der
Wille? Und wie kommt der Wille zum Aufbau der Welt? Wie
kommt es, daB er gerade diese Gestaltung der Welt hervorbringt?
Worauf ldauft das Streben des Willens schlielich hinaus? Scho-
penhauer wublte keine andere Stellung zum Willen zu finden als
die, daB er den Willen verwiinscht, und daf er eine Ertétung,
eine Selbstvernichtung des Willens fordert. Thm ist die Welt
ein einziger furchtbarer Fluch, der nur das einzige Ziel kennen
sollte, sich durch Selbstentsagung aufzuheben und so zu ent-
siihnen. Offenbar kann dies nicht das letzte Wort des Menschen
gegeniiber der Welt des Willens sein. Wir werden den furcht-
baren Eindruck {iberwinden miissen, dem Schopenhauer im
ersten Schrecken erlag. Vielleicht daB wir durch eine genauere
Bestimmung des Willens wieder ein vertrauensvolleres Ver-
hiltnis zum Leben gewinnen, indem der Wille uns nicht als
Fluch, wenigstens nicht notwendig als Fluch, sondern auch
als Segen erscheint, daB wir das durch Schopenhauer zerrissene
Band zum Dasein wieder ankniipfen konnen. Eine genauere
Erkenntnis des Willens enthiillt uns den Willen, in dem wir alles
Grausen erblicken sollten, vielleicht als eine Quelle unermef-
lichen Gliickes.

Nietzsche hat als erster den Versuch gemacht, durch nahere
Bestimmung des Willens diesen des 6den und unfruchtbaren
Charakters, den ihm Schopenhauer zusprach, zu entkleiden.
Wie mir scheint, nicht mit vollem Erfolge. Indem Nietzsche
seinen Blick auf die einzelne Lebenserscheinung, auf die ver-
schiedenen Individuen, Gruppen und Gattungen richtet, bemerkt
er, daB sich das Machtverhdltnis unter diesen begrenzten Lebens-
formen stidndig verschiebt. Jedes Wesen trachtet nach einer
groBeren Ausdehnung seines Machtbereiches zu Ungunsten der
andern, Jedes Wesen will sich zwischen die es umgebenden

296

m—

R

West
wom
von !
in s
macl
Seier
Sche
inne
Nich
und
Meh
gem:
der i
durc
Ubes
der |
sond
diese
Zuve
I
Men
der
hab
der
Ziel
Wer
Wil
zug
sein
oder
auf
We:
ewl|
an
Fl':'!_:
Wo
wir!
Bey
beir
Flu



T
e
htungsweis,
'hne Zweife)
Nsatz, sie i
Llsgesta.ltungl
legt, der mit

rschen Philo.
chopenhaye
'? Der Wille
erstrebt der
r Welt? Wi
hervorbringt?
naus? Sche
zu finden als
ne Ertotung,
ist die Welt
+ Ziel kennen
d so zu ent
des Menschen
n den furcht
penhauer im
eine genatere
volleres Ver
uns nicht abs
sondern auch
uer zerrissent
iine genauere
dem wir alles

elle unermef-

durch naher

unfruchtbaret
entkleiden.
jern Nietzsche
auf die V&
-htet, bemerk
.nzten Leben¥
et nach ein
Jngunsten ¢

S L\';mgebendefl

Die kiinftige Religion.

Wesen mit seinen Machtanspriichen hindurchwinden und sich
woméglich -tiber sie erheben., Jedes Wesen will moglichst viel
von seiner Umgebung, von allem, was in seinen Bereich kommt,
in seinen Dienst nehmen, es sich unterwerfen und nutzbar
machen. ,,Wille zur Macht sagt Nietzsche, ist es, was alles
Seiende erfiillt und beherrscht. So sucht Nietzsche den Willen
Schopenhauers durch die nihere Bestimmung seines Zieles, seines
inneren Charakters und Wesens zu ergénzen und auszugestalten.
Nicht nur Wille zum Leben, wie Schopenhauer ganz allgemein
und unbestimmt gesagt hatte, sondern Wille zur Macht, zum
Mehr-Leben, zum Uber- andere-hinweg-Leben — das sei die all-
gemeinste Lebenserscheinung. Durch diesen Willen zur Macht,
der alles beherrscht, entstehe der grofe Kampf des Lebens, und
durch diesen Kampf entwickle sich das Leben durch stetige
Uberwindung des Schwicheren durch das Stirkere in aufsteigen-
der Linie. Und diese Entwicklung sei noch nicht abgeschlossen,
sondern lasse auch fiir die Zukunft noch viel erhoffen. - Und
dieser Ausblick gebe dem Menschen den freudigen Glauben, die
Zuversicht zum Leben und ganzen Dasein zuriick.

Ich kann diese Lésung nicht fiir geniigend ansehen. Der
Mensch kann nicht nur von der Zukunftshoffnung leben. Soll
der Wille Wert haben, so muB er in jedem Augenblicke Wert
haben. Dann darf nicht nur das Ergebnis, und gar noch ein in
der Ferne verschwimmendes Ergebnis des Willens dessen letztes
Ziel sein. Er darf nicht nur von seinem letzten Ergebnis seinen
Wert entleihen. In jedem Augenblick, auf jeder Stufe muff der
Wille zu bejahen sein. Sein Charakter, seine tiefste Art muB
zugleich seine unmittelbare und iiberzeugende Rechtfertigung
sein. Alles Lebende und Seiende muB zu jeder Stunde ein lautes
oder stummes Loblied anstimmen kénnen auf die Art alles Seins,
auf das Ursein des Willens, wie es sich zu jeder Zeit, in jedem
Wesen offenbart. Der Wille muB sich kraft seines Wesens in
ewiger Selbstbegliicktheit wiegen. Wie und was er auch will,
an welcher Stelle des Daseins er auch hervorbricht und seine
Fliigel regt, immer muf er sich selbst die Quelle hochster
Wonne sein, wenigstens sein kdnnen. Oder der Wille muB
wirklich, wie Schopenhauer es meinte, dort, wo er zu seinem
BewuBtsein kommt, wo er sich selber und seine Art begreift,
beim Menschen, in einen ewigen, sich selbst verdammenden
Fluch ausbrechen und diesem Fluche folgend und gehorchend

297



Zweiter Teil.

sich selbst vernichten, sich selber absterben und so die unge-
heure Tragodie des Daseins enden. Kann aber der Wille als
Wille zur Macht sich wirklich freudig bejahen? Kann das Sein
sich selber gutheiBen, wenn es ewiger Kampf, wenn gegenseitige
Vernichtung und Knechtung sein einziges Merkmal ist? Bei
Schopenhauer war der Wille 6de und sinnlos. Es grauste Scho-
penhauer vor diesem unfruchtbaren Willen, der ohne Folge und
Ziel in unablédssiger Bewegung nach Art der Danaiden immer
nur will und strebt und wieder will und strebt. Durch Nietzsche
aber wird der Wille, dadurch daB er Wille zur Macht wird, ein
furchtbar morderisches, entsetzensvolles Spiel. Freilich 148t
Nietzsche als letzten Erfolg dieses Kampfes ein leuchtendes Bild
als Siegeszeichen aufglinzen, ein berauschendes Sein, ein nie
geahntes Wunder. Aber niemand von heute und ehedem findet
zu dieser Insel der Seligen Zugang. Alles, was war und ist,
bleibt ein ewiges Sich-selbst-Zerfleischen, Sich-selbst-Unterjochen
und ~Quéilen. Die Welt Schopenhauers wird hierdurch nicht
erlost; ein Unheil wird mit dem andern vertauscht. Der Mensch
kann nicht liebend und segnend zur Welt stehen. Ihn lihmt
der immer gleiche Schauder vorm Dasein.

Auch Nietzsche kann uns nicht als AbschluB unserer meta-
physischen Spekulation gelten. Wir werden von neuem eine
Priifung des Willens vornehmen miissen, um zu einer genaueren
Bestimmung seines Wesens zu gelangen, die iiberzeugender,
fruchtbarer und vielleicht auch begliickender ist,

Ist es wirklich die Macht, die die einzelnen Wesen begehren,
wie Nietzsche glaubt? Ist Wille zur Macht das Beherrschende,
das eigentlich und letzthin Treibende, das die einzelnen Wesen,
lebendige und unlebendige, beherrscht? Sehen sie es nur darauf
ab, andere Wesen unter sich zu zwingen, sich dienstbar zu
machen? Ist hiermit wirklich der Kern ihres Strebens und ihrer
Regsamkeit bezeichnet? Wie Nietzsche es an der wichtigen
Stelle, wo er den Willen zur Macht im Zarathustra einfiihrt,
ausdriickt: ,,Wo ich Lebendiges fand, da fand ich Willen zur
Macht; und noch im Willen des Dienenden fand ich den Willen
Herr zu sein. DaB dem Stdrkeren diene das Schwichere, dazu
iiberredet es sein Wille, der iiber noch Schwacheres
Herrseinwill:dieserLustalleinmagesnicht
entraten. Ist das wirklich der Fall? Mir will scheinen,
als ob die Macht iiber andere, die nihere oder fernere Um-

208

-F'-'--_

I

gebllngl
seiner .
samkEi
Zweck.
Ich meé
Entfess
langen
was Si
Umgeb
einbezi
wendig
will de
drangt,
er der .
reiBt.
die Ma
sein ei;
sie ist
Wille,
und m
sich ni
Fremde
gekomr
seinem
seinem
wir den
Aber w
letztes |
Héhe k
und Ba
Gleiche
héltnis
der gr(
gegense
recht ej
sucht v
Will es
€s nicht
Leben,
entlade,



—
___-""'--.
0 die unge.
T Wille als
nn dag S&in
ﬁegenSEitigg
al ist? Bei
auste Schy.
¢ Folge uyg
iden imme
ch Nietzsche
ht wird, eip
‘reilich Japt
htendes Bijg
€in, ein pje
1edem findet
var und ist,
Unterjochen
durch nicht
Der Mensch

Ihn lihmt

nserer meta.
neuem eine
Fr genaueren
erzeugender,

en begehren,
herrschende,

dienstbar Zu
»ns und threr
er wichtigen
tra einfulrh
y Willen zuf
h den Willen
ichere, daz¥
vacheres
gesnl cht
11l 5(}121“211'

vl
fernere Um-

Die kiinftige Religion.

gebung die unwillkiirliche, notwendige F o1 g e des Willens und
seiner Betdtigung sei, das unvermeidliche Ergebnis seiner Wirk-
samkeit, aber nicht eigentlich sein Inhalt, sein unmittelbarer
Zweck, Man muB hier scharf unterscheiden. Was will der Wille?
Ich meine, der Wille will nur sich, nur seine Entfaltung, seine
Entfesselung, seine Befreiung. Er kann diese nicht anders er-
langen als so, daB er auf die Umgebung zugeht, daB er ergreift,
was sich ithm darbietet, sich ihm in den Weg stellt, daB er die
Umgebung sich untertan macht, irgendwie in seinen Bereich
einbezieht, an sich kettet. Aber alles dies m u B der Wille not-
wendig tun, wenn er nicht ruhen will. Und ruhen kann und
will der Wille nicht. Er ist ununterbrochene Bewegung. Er
dringt, er quillt, er strebt. Wenn er strebt und sucht, so bedarf
er der Zielpunkte, der Gegenstidnde, die er erstrebt, die er an sich
reifit. Er bedarf irgendetwas, an das er sich ankniipft. Aber
die Macht, die er dadurch iiber seine Umwelt erlangt, war nicht
sein eigentliches und erstes Ziel, sein urspriinglicher Zweck,
sie ist die unumgingliche Folge seines Tatigseins. Wirkt der
Wille, wirkt er sich aus, so erlangt er Macht. Aber er will
und muB nur sich auswirken. Der Wille bestimmt und gestaltet
sich nicht in Riicksicht auf Anderes, Fremdes, Dies Andere,
Fremde, das an ihn herantritt, ist nur etwas Zweites, Hinzu-
gekommenes. Der Wille lebt nur in sich, nur von sich aus, von
seinem unmittelbaren, ihm eingeborenen Bediirfnis aus; nach
seinem eigenen Wesen und Sein gestaltet er sich. Betrachten
wir den Baum im Walde. Er ringt alles nieder, was ihn umgibt.
Aber will er alles dies niederringen? Ist dies sein eigentliches,
letztes Ziel? Oder will der Baum nicht bloB zum Lichte, zur
Hohe kommen? Ist das Niederkidmpfen der anderen Gewichse
und Biume nicht nur das Mittel dieses Hoherwollens? Und das
Gleiche ist es in der gesamten Natur. So ist es auch in dem Ver-
hiltnis der Menschen untereinander, selbst in dem Verhiltnis
der groBeren menschlichen Gruppen untereinander, in dem
gegenseitigen Kampfe der Vélker, wo doch der Wille zur Macht
recht eigentlich zu Hause zu sein scheint. Will um der Herrsch-
sucht willen ein Volk dem andern seinen Willen aufzwingen?
Will es dem andern nur den FuB auf den Nacken setzen? Oder ist
es nicht vielmehr so, daB ein Volk in sich eine gewisse Fiille von
Leben, Wille, Tatigkeit, Triebkraft birgt, die sich um jeden Preis
entladen will, und deshalb, sich ausdehnend und entfaltend, hier-

299



Zweiter Teil.

bei aber auf den gleichen Willen, das gleiche Bediirfnis der
anderen Volker stoBend, sich notwendig in Gegensatz und schlief-
lich in Kampf mit diesen verwickelt? Die Spannung eines Volks-
willens, der wichst und quillt wie eine Pflanze, 16st sich plétzlich
aus und losgebunden muB dieser Volkswille vergewaltigen, was
sich ihm hemmend entgegenstellt. Aber diese Vergewaltigung
ist selbst hier nur Mittel zum Zweck, zum Zweck der eigenen
Freiheit, des ungehemmten Wirkens. Nietzsche versteht unter
Wille zur Macht offenbar auch diesen schopferischen Willen,
der durch sich selbst unwiderstehlich getrieben nach auBen greift,
nur um sich zu befreien und auszulésen. Aber es spielt in seinen
Ausdruck doch immer zugleich auch jene andere Bedeutung
hinein, daB der Wille sich anderes unterjochen will, und zwar
nur, um es sich zu unterjochen, worin meiner Ansicht nach
nur etwas Zweites, Nachtrédgliches, Sekundédres erblickt werden
kann. Deshalb kénnen wir nicht den Willen zur Macht als die
entscheidende und grundlegende Erscheinung alles Seins an-
erkennen, als dessen Grundzug und innerste Charaktereigenschaft.
Sondern der Wille bleibt in seinen eigenen Grenzen. Er hat sein
letztes Ziel nicht auBer sich, sondern in sich. Alles Auflere ist
fiir ihn nur Mittel, Ankniipfungspunkt, Vehikel der Selbstent-
faltung, Selbstentladung.

Aber offenbar ist hiermit nur ein dufleres, formales Merkmal
des Willens bezeichnet, daB sein letztes Ziel in seiner eigenen
Sphire liegt, daB er den Umweg iiber die AuBenwelt nur nimmt,
um zu seinem eigenen SelbstgenuB zu gelangen. Aber was will
nun der Wille mit sich selbst, was ist das eigentliche Ziel, das
er in seinem eigenen Machtbereiche sucht? Ich meine, der Wille
will sich gestalten, sich zur Form bilden. Der Wille
findet sich nicht als eine immer gleiche, unverdnderliche Einheit
vor. Er hat in sich mannigfache, wechselnde Zustinde. Diese
Zustinde will er in eine Ordnung, in einen Rhythmus bringen.
Jeder Wille tritt zunichst in dem Zustande einer verhiltnis-
méaBigen Unform, eines Chaos auf, eines Durcheinander mannig-
faltiger, vielfach sich kreuzender und hemmender Begehrungen.
In diese Wirrnis will der Wille Einheit, Klarheit, Folge bringen.
Er will sich selber in seinen einzelnen Auflerungen gliedern,
aufbauen. Der Wille, der sich hier zu einer Einheit zusammen-
gefunden hat, will nicht verflieBen. Sondern die Einheit, die
er darstellt, will er festhalten, Dies kann er nur so, daB er das

300

e

i

mehr
wendi.
und 1
Ordnu
wicl
geford
eben
Einhe
in ein
daB e
setzt,
sie gl
Zusar
genon
standi
auftri
gesch
vomn
will
Zu wi
ithn b
sich «
einze!
schlo:
hang
dieser
komr
Wille
Samr
kann
ganz
Desh
Stil
seine
sich

sich

nllng
einer
hand
Will,



~——tl

——
*diirfnis g,
ulnd Sth'es_
eines Volks,
Sich plétzlioy
raltigen, wa
rge“'aitigung
der eigenay
ersteht unge
chen Willen,
auBlen greift
nelt in seiney
¢ Bedeutung
ill, und zwar
Ansicht nach
blickt werden
Macht als die
les  Seins an
ereigenschaft.
Er hat sein
les AuBere ist
der Selbstent-

1ales Merkmal
seiner eigenen
»|t nur nimmt,
Aber was wil
liche Ziel, da
eine, der Will
n, Der Wilk
erliche Einheit
stande. Die
hmus bringeh
er yerhiltus
ander mannig

Bcgehrungeﬂ-

Die kiinftige Religion.

mehr oder weniger zufillige Nebeneinander in sich in ein not-
wendiges Uber- und Untereinander, in eine wenn auch reich
und ‘'mannigfaltig verschlungene, so doch sichere und stetige
Ordnung bringt. Jeder Wille stellt die Aufgabe einer Ent-
wicklung dar. Diese Entwicklung, die von jedem Willen
gefordert wird, oder die jeder Wille von sich selber fordert, die
eben jeder Wille will, ist die, daB er seine Vielfachheit in eine
Einheit bannt, daB er seine Elemente, seine einzelnen AuBerungen
in ein System bringt, daB er nicht bald dies bald jenes will, sondern
daB er seine einzelnen Strebungen miteinander in Beziehung
setzt, verkniipft, sie auf ein einiges gemeinsames Band reihf,
sie gleichsam zu einer Melodie vereint, wo das erste und letzte
zusammen gehort, wo kein Glied, keine einzelne Strebung heraus-
genommen werden kann, sondern alles in ein unlésliches, be-
standiges, gleichmiBiges Gefiige gehdrt. Wo immer nur Wille
auftritt, tritt dieser nicht als ein eindeutiger, vollig bestimmter,
geschlossener, unerschiitterlicher Wille auf, wenigstens nicht
von vornherein, sondern alles dies soll der Wille erst werden,
will er erst werden. Jeder Wille unterliegt der Gefahr zerrissen
zu werden. Er sieht sich umringt von unzdhligen Reizen, die
ihn bald dahin, bald dorthin lenken. Gegen diese Fiille muf
sich der Wille behaupten. Dies kann er nur so, dall er seine
einzelnen Strebungen in Zucht nimmt, daB er sie zu einer ge-
schlossenen Einheit, zu einem festen systematischen Zusammen-
hang gliedert, damit sie nicht verflattern, damit der ganze in
dieser Einheit in die Erscheinung getretene Wille zur Hebung
kommt, damit alles Stédrkste, Tiefste, die ganze Wucht dieses
Willens zur Entladung, zum Ausbruch kommt. Nur durch
Sammlung, Konzentration, Gliederung, Ordnung, Organisation
kann dieser Wille zu seiner vollen Auferung kommen, kann er
ganz in die Erscheinung treten, kann er sich voll erschipfen.
Deshalb sucht er nach einer Form fiir sich, gleichsam nach einem
Stil fiir sich. Der Wille will sich selbst, indem er seine Form,
seine Ordnung, Gliederung, Schonheit will. Der Wille ist an
sich selber schépferisch. Er ist sich selbst als Aufgabe gestellt,
sich selbst zu formen, zu bauen. Als letzten Zug an den Erschei-
nungen méchte ich deshalb den , Willen zur Form* feststellen,
einen schépferischen Willen zur Form, der eine duflerlich vor-
handene Einheit zu einer innern Einheit umschaffen will. Nicht
Wille zum Leben, auch nicht Wille zur Macht scheint mir das

301



Zweiter Teil,

letzt Gegebene zu sein, sondern Wille zur Form, ein schopferischer
Wille zur Gestaltung, der das Chaos des Willens, seine Zerrissen-
heit zu einer Einheit fiihren willl).

Wie bildet sich der Mensch? Welches ist die allgemeinste
Form der geistigen Entwicklung des Menschen? Ich glaube
die Entwicklung des Menschen vollzieht sich so, daB8 der einzelne
aus der Verschwommenheit zur Klarheit strebt. Ein unruhiges
und wechselndes Durcheinander ist zunichst jedes Individuum,
ein Knduel sich dringender und gegenseitig stérender Strebungen.
Das sich normal entwickelnde Individuum, der Mensch, der zur
Reife kommt, bringt in diese Unruhe Ordnung und Ubersicht.
Er erhebt einige seiner Strebungen zu den herrschenden, grund-
legenden, um die er alle anderen mit ndherer oder fernerer Be-
ziehung gruppiert. So verwandelt er die Verwirrung seiner noch
unbestimmten Jugend, wo ihn alles, was an ihn herantrat, mit
mehr oder weniger gleicher Kraft anzog, wo er gleichmiBig und
ohne Wahl ergriff, was ihm begegnete, in die Sicherheit einer
bestimmten und stetigen Ordnung der Seele. So entwickelt sich
der Mensch zum Charakter. Charakter hat derjenige,
welcher seiner Seele durch eine bestimmte Form Festigkeit ge-
geben hat, der gewisse Strebungen seines Innern, die sonst fliichtig
auftauchten und wieder vergingen, zu regelmiBigen und dauern-
den gemacht hat, die nun seiner Seele einen sicheren Halt
geben, gleichsam einen granitnen Block bilden in dem allzeit

! Diese und die folgenden Betrachtungen sind nicht ohne Anregung
der bedeutsamen kleinen Schrift von Felix Krueger entstanden : ,,Der
Begriff des absolut Wertvollen als Grundbegriff der Moralphilosophie‘.
Leipzig (Teubner) 1898. Meine Gedanken bewegten sich in ganz dhn-
licher Richtung, wie ich sie hier ausgesprochen fand. Aber wie ich
von Nietzsche ausgegangen bin, so sind auch, glaube ich, die Gedanken
bei Krueger nicht ohne entscheidende Anregung Nietzsches entstanden,
obschon sie der Form nach an Kant angeschlossen sind, Diese Gedanken
scheinen nur in der direkten Konsequenz Nietzsches zu liegen. Nietzsches
Wille zur Macht ist eine Tautologie. — Auch die Ubertragung dieser Ge-
danken ins Metaphysische, wie ich sie hier vortrage, ist wohl zum Teil
durch den Gedankenaustausch im miindlichen Verkehr mit Krueger her-
vorgerufen. Fiir die ndhere Durchfiihrung aber dieses Gedankens, vor
allem fiir eine Verkniipfung mit dem Dualismus, zu dem ich mich
weiter unten bekennen werde, und fiir die religitse Ausniitzung dieses
Gedankens bin ich allein verantwortlich. Ich hebe dies hervor, damit
man diese bedenklichen Kiihnheiten nicht meinem Freunde Krueger,
nachdem ich ihn hier erwdhnt habe, mit zur Last legt,

302

der
Der
Anlz
auss
deut
geor
men
fest,
lend,
das 1
Lob,
Char
aus,
erfiil
Aufg
Ford
erfiil
und
,For
seine
seine
Ausc
Entl
Triel
gibt
seine
sorgf
Men:
daB |
wick!
die F
erlos
Zu s
I
Mer
Wir
Elem
Ihre
Erfa]
vollst



~— S
——

“hopferisehy,
ine Ze“issen.

anﬁemeinm
Ich Etauhg
}_der einzﬂm
in Unruhigu
b Iﬂdi\'idumﬂ
T Sfreb\.lngeni
nsch, der zy
nd Ubersicht,
enden, grund.
~ fernerer Ba.
\§ Seiner noch
nerantrat, mit
1chmiBig und
cherheit einer
ntwickelt sich
1at  derjenige,
Festigkeit g
- sonst fliichtig
n und dauern-
sicheren Halt
n dem allzet

ohne Anregung
tstanden: ,Der
;;..;L]osuphie“-
h in ganz ahn-

Aber wie ich

die Gedanken
hes entstanden,
Diese Gedan'ﬂﬂ
gen. Niﬂﬁihfs
_.-.;:;." dieser G
" wohl zum Tél
it Krueger ber
Gedankens, '_F°I
h mac
dieses

1t

dem i¢
snfitzung
hervor,
;--.;n-\ic Kruegh

Die kiinftige Religion.

der Gefahr der Zerfahrenheit, dem Chaos ausgesetzten Willen.
Der Mensch soll einiges von seinen Willensrichtungen, seinen
Anlagen zur bestimmenden Herrschaft bringen, anderes soll er
ausscheiden oder zuriicktreten lassen, jenen ersteren fiir ihn be-
deutsameren Bestrebungen unterordnen, und so eine klare,
geordnete, Ubersichtliche Seele werden. Zunichst ergreift die
menschliche Seele alles. Aber da sie alles ergreift, halt sie nichts
fest, sondern spielt gleichsam nur mit den Dingen. Sie soll wih-
lend, richtend, schéitzend den Dingen gegeniibertreten und nur
das ithrem Wesen und Zweck GemaBe sich aneignen. Das héchste
Lob, das wir einem Menschen spenden, ist dies, daB wir ihn einen
Charakter nennen. Und den schlimmsten Tadel sprechen wir
aus, wenn wir jemand den Charakter absprechen. Der eine hat
erfiillt, was er erfiillen sollte. Der andere ist seine wichtigste
Aufgabe schuldig geblieben. Der Mensch soll eben — diese
Forderung stellen wir an ihn und sie wird auch im allgemeinen
erfiillt — jeder soll das Schwankende seiner Seele iiberwinden
und etwas Stetiges, Festes werden. Er soll mit einem Wort
pForm‘ erlangen. Nur durch die ,,Form‘‘, die Ordnung, die er
seinem Innern gibt, bringt der Mensch den ganzen Reichtum
seines Willens, die ganze Fiille und Kraft seines Innern zum
Ausdruck, verhilft er seinem Willen zur vollen Betidtigung und
Entladung. Ohne diese Form, diesen Gestaltungswillen, diesen
Trieb zum Charakter zergeht und verfliichtigt sich der Wille und
gibt so sich selber, seinen eigentlichen Sinn preis. Er erlangt nicht
seine Erfiillung, seine volle Entfaltung und Befreiung. Nur durch
sorgfiltige und unablidssige Arbeit an sich selber gelangt der
Mensch zu seiner vollen Reife. Diese Arbeit aber besteht darin,
daB er seinem Willen einheitliche Gestaltung leiht. Alle Ent-
wicklung des Menschen ist Charakter-Entwicklung. Nur durch
die Form, durch die Gestaltungskraft, die er an sich selber iibt,
erlost sich der Mensch, erfiillt er seine Bestimmung, kommt er
zu seinem Ziele.

Indiesem Bilde aber der Entwicklung des
Menschen seheichdas Bildder ganzen Welt.
Wir sind gewohnt zu glauben, daB die Welt der chemischen
Elemente, der unorganischen Korper etwas Bestdndiges sei.
Ihre immer gleiche Art und Wirkungsweise, die sie in unserer
Erfahrung aufweisen, legt den Gedanken ihrer unbedingten und
vollstindigen Unveranderlichkeit nahe. Ist die organische Welt

303



Zweiter Teil.

werdend und wechselnd, so erscheint die unorganische gleich-
miBig und dauernd. Wir haben hieriiber anders zu denken ge-
lernt. Die Naturwissenschaft, die die Geisteswissenschaften sich
schon kiithn zu unterjochen vermal, die ihre Methoden und
Auffassungsweisen den Geisteswissenschaften schon aufzu-
zwingen gedachte, hat umgekehrt die denkbar tiefste Einwirkung
der Geisteswissenschaften erfahren. Auch in der Natur erblickt
man jetzt nur noch Entwicklung. Und diese Betrachtungsart
hat sogar auch die unorganische Natur ergriffen. Auch alle
Korper der Natur, die uns so fest und unverdnderlich diinken,
sind erst geworden, Sie alle haben wie die organischen Gebilde
ihre ganz bestimmte Geschichte und Lebensdauer, wenn auch
von anderer Art als die organische Materie. Und auch in dieser
Entwicklung der unorganischen Materie, die sich noch immerfort,
nur in den kleinsten Phasen, vollzieht, hat es viel Kampf, viel
Werden und Sterben gegeben. Wie man von ausgestorbenen
Arten in der organischen Natur spricht, muBl man wahrscheinlich
auch von ausgestorbenen Arten der unorganischen Materie
sprechen. Die einzelnen Elemente und deren Zusammenset-
zungen entstehen und vergehen nicht anders, als die im allge-
meinen sehr viel kurzlebigeren organischen vor unsern Augen
werden und vergehen, Und wie die einzelnen Stofie ihre Ent-
wicklung und Lebensgeschichte haben, so hat auch die unorga-
nische Welt in ihrer Gesamtheit ihre Entwicklung, ihre Lebens-
geschichte. Sie ist das spite Produkt einer ungeheuren Arbeit.

Aber worin hat nun diese Arbeit bestanden? Welcher
Art war diese Entwicklung? Wir halten an der Auffassung
fest, daB das Allgemeinste und Fundamentalste aller Lebens-
erscheinungen der Wille ist. So werden wir auch in der Ent-
stehung und Entwicklung der uns so fremdartigen unorgani-
schen Natur eine Willensentwicklung sehen. Nun wir wissen,
daBB auch diese Welt geworden ist, ist sie uns, die wir uns
immerfort in Bewegung befinden, auch nicht mehr so fremd,
so ginzlich tot. Sie ist uns trotz ihrer scheinbaren Starrheit auf
einmal lebendig geworden, Ist aber auch die unorganische Welt
eine Entwicklung des Willens, dann wird diese Entwicklung auch
ihrer Art nach dhnlich unserer eigenen Willensentwicklung sein.
Aus formlosem, unbestimmtem, chaotischem Zustande entwickelt
sich bei uns der Wille. Er strebt nach einer F or m fiir sich.
Nur so kann er sich erlosen, kann er sich selber finden, kann er

304

war
Zun

Maj



_-_""""'---.
.
he gleicy,
Llenken ge-
haften gigy
hoden g
on aufm_
imwirkung
U erblicks
\chtungsart
Auch aljs
*h dl'-'lnken,
1en Gebilde
wenn auch
*h in dieser
immerfort,
Lampf, viel
restorbenen
irscheinlich
*n Materie
sammenset-
e im allge
ern Augen
e ihre Ent
lie unorga-
are Lebens-
ren Arbeit,
Welcher
Auffassung
ler Lebens-
in der Ent-
 unorgani-
wir wissen,
je wir uns
- 80 fremd,
tarrheit auf
hische Welt
Jclung auch
Jlung sein
» (-:‘.iWiCkelt
m fiir sich.
en, kant €

Die kiinftige Religion.

werden. Und so auch schon in den untersten, einfachsten
Graden der Natur. Auch die scheinbar so rohe, plumpe, einfache
Welt des Unorganischen ist schon eine Form des Willens,
eine Gestaltung, eine Gliederung und Organisation des Willens,
durch die er sich zu befreien, sich zu entfalten sucht. Vor der
uns bekannten einfachsten Form der Natur miissen wir eine uns
nicht ndher vorstellbare Unform des Willens annehmen, einen
Willen im Zustande des Chaos, des innern Widerspruchs, der
Zerkluftung. Dieser chaotische Wille aber, der an seinem Zu-
stande leidet, strebt nach seiner Befreiung. Er will sich seiner
Fiille, seines Wesens bewuBt werden, er will er selbst werden.
Dazu muB er Ordnung in seine Verwirrung bringen, dazu muB
er sich organisieren, sich schaffen. Und zu dieser ,,Form*¢ des
Willens, dieser seiner Selbstgestaltung ist die Welt des Unorga-
nischen der erste Schritt. Hier ist eine gewisse Form erreicht.
Es wogt nicht mehr, wie wohl in dem {iberwundenen Zustande
vorher, alles durch und gegeneinander. Es sind bestimmte Ver-
wandtschaften, Zugehorigkeiten gebildet. Eine gewisse Gliederung,
eine gewisse Gruppierung wenigstens der Willenselemente ist
eingetreten. Aber es ist doch noch eine sehr einfache Ordnung,
die hier der Wille errungen hat. Es ist nur der erste Schritt zu
einer Form. Dem Ganzen fehlt das System, die gegliederte Ein-
heit, wo alles verschieden und in sich bestimmt, doch zu einem
einzigen obersten Zwecke zusammenwirkt. Die Welt des Un-
organischen ist gleichsam nur gruppiert, nicht gebaut. Jede
einzelne Erscheinung ist beliebig teilbar, ohne ihr Wesen zu ver-
lieren. Es ist nicht ein Individuum, das eine in sich notwendige
feste Einheit bildet. Und so auch im ganzen. Die unorganische
Welt als eine Einheit gedacht ist ein Nebeneinander von Teilen,
die zwar aufeinander wirkend, sich gegenseitig bedingen und
bestimmen; aber das eine ist fiir die Ordnung des Ganzen so
bedeutungsvoll oder so bedeutungslos wie das andere. Jedes

‘kdnnte seinen Platz wechseln, ohne daB das Ganze einen Abbruch

erlitte. Das Ganze ist nur eine Zusammenfiigung, kein Gebdude.
Die Form, die Gestaltungskraft des Willens hat erst eine gewisse
Reife erreicht.

Der Wille konnte ‘hier nicht Halt machen. Die nichste Stufe
war das Organische. Hiermit erreichte der Wille die Féhigk_eit
zum System. Wir sprechen von einem System, wenn eine
Mannigfaltigkeit vieler einzelner Dinge in ein einheitliches Ganzes
20

305

Horneffer, Das klassische Ideal.



Zweiter Teil.

gebracht ist, derart, daB jeder Teil den andern trigt und voraus-
setzt, daB kein Teil durch die andern ersetzt werden kann, daB
jeder Teil in unmittelbarer Beziehung auf die Gesamtwirkung,
die Existenz und Betdtigung des Ganzen bestimmt und gebaut
ist. Das bloBe Nebeneinander von Teilen, die beliebig unter sich
vertauschbar sind, mufl sich verwandeln in ein gegenseitiges Fiir-
einander. Die Selbstindigkeit der Teile muBl zugunsten der
grofleren Selbstdndigkeit, der vollen Entfaltung des Ganzen ge-
opfert werden. Es werden nicht von allen Teilen alle Lasten
gleich getragen. Sondern die Aufgaben, die das Ganze zu er-
fiilllen hat, werden angemessen verteilt. Fiir jede bestimmte
Notwendigkeit des Ganzen bildet sich ein einzelner Teil aus.
So erhilt das Ganze seine hochste Durchschlagskraft, bringt es
ganz zur Hebung und Entfaltung, was in ihm fiir Méglichkeiten
ruhen. Bei der systemlosen Ordnung, wo alle Teile in gleicher
Weise wirken, bleibt ein ungeheurer Bruchteil der Kraft unge-
hoben; der Wille, der in dem Ganzen lebt, bleibt verzettelt,
verstreut, geteilt. Dieser Wille will sich sammeln. Dazu schafft
er sich das System. Wie entsteht ein System? Wie kann aus
dem gleichgiiltigen Nebeneinandeft ein so gegenseitig interessiertes,
gegenseitig wertvolles Fiireinander werden? Dies ist nur so
moglich, daB ein Teil, ein bestimmtes Glied des Ganzen die
Oberhand gewinnt und ein Zentrum bildet, daB es alle andern
Teile auf sich hin, indem es sich als die Idee, den letzten Zweck
des Ganzen auffalt, gestaltet und umbildet. Es betrachtet alles
bis dahin ihm Nebengeordnete als ein ihm dienendes Untergeord-
netes, das fiir seine Zwecke mitzuwirken hat. Auf diese Weise
organisiert ein Zentrum, ein Kernpunkt das Ganze, bis es um-
geschaffen ist zu einer einheitlichen Form und Wirkung, wihrend
alles Einzelne seine Form gewechselt und zu einer fiir das Ganze
zweckmaéBigen und bedeutsamen Art bestimmt, differenziert hat.
Nur durch Uber- und Unterordnung kann ein System entstehen,
so nur, daB ein gewisser Teil einer Willenssammlung, wenn ich
so sagen darf, einer loseren Hiufung von Willenselementen,
die anderen sich eingliedert, sich untertan macht. Dies ist
offenbar der Grund gewesen, der Nietzsche veranlait hat, in dem
Willen zur Macht das Allgemeinste des Lebens zu sehen. Nicht
ohne Grund fand Nietzsche iiberall Befehlendes und Gehorchendes.
Aber diese Erscheinungen sind nur die duBeren Merkmale der
erfolgten Formung, Gestaltung des Willens. Der Wille zur Macht

306

—

—

ist n
Sum
Ganz
wille
etwa
wille
Gest:
zu b

L
seine
errei
syste
innig
Was
Krei:
same
derei
Total
In de
eine
aller
hat ¢
ibrig
als es
Der |
nur i
in de
und -
Wir ¢
natiis
von (
Bode:
jetzt
reche
Natu;

W
Streb
Form
nisch
wurd



T
_--""""‘--...
ind Voraus.

kann, dap
”n“'ifkun :
und gebays
 Unter sich
eitiges Fijr.
unsten dep
Ganzen ge-
alle Lasten
anze zuy er.
- bestimmgte
er Teil ays,
t, bringt es
oglichkeiten
10 gleicher
Kraft unge-
t wverzettelt
Dazu schafft
1e kann aws
iteressiertes,

ist nur so
Ganzen die
alle andern
tzten Zweck
rachtet alles
Untergeord-
diese Weise
. bis es um-
ng, wihrend
yr das Ganzt
renziert hat
m entstehen,
. wenn ich
. ';.31_13:;1_9:‘.&1‘:.
¢ Dies is
hat, in dem
ehen. Nicht
.-E;cﬂL’]‘;é‘ﬂdes‘
erkmale d¢f
1e ZUr Macht

Die kiinftige Religion.

ist nur ein Mittel des Willens zur Form, der Versuch, eine bestimmte
Summe Wille zum System zu bringen, etwas Einheitliches, etwas
Ganzes, GroBles zu schaffen. Es ist Schépferwille, nicht Macht-
wille. Der Schépferwille ist auch Machtwille, aber er ist noch
etwas anderes, groferes alsMachtwille, er ist Bauungs-, Gestaltungs-
wille, der Wille, sich und andere Willen durch die Form, die
Gestaltung, die er sich und ihnen aufprigt, ganz zu erlésen und
zu befreien.

DaB der Wille sich das System erschuf, war die zweite Stufe
seiner Entwicklung, die er mit der Entstehung des Organischen
erreichte, Aber was will der Wille nun mit diesen zahllosen,
systematischen Einheiten im Kleinen, diesen einzelnen fester und
inniger in sich verkniipften Gebilden der organischen Welt?
Was soll diese hohere Form, die der Wille hier fiir beschrinkte
Kreise erreicht? Es ist der weite Umweg des Willens, sein miih-
samer Versuch, das, was er hier im Einzelnen und Kleinen erreicht,
dereinst im Ganzen und GroBen zu erreichen, ndmlich in seiner
Totalitidt, wenigstens in weitestem Umfange ein System zu werden.
In der Entwicklung der Natur nimmt der Mensch entschieden
eine besondere Stellung ein. Er hat eine iiber die Bedeutung
aller anderen Gattungen hinausragende Bedeutung. Immer
hat sich der Mensch in einem unendlichen Abstande von der
iibrigen Natur gefiihlt. Diese Auffassung war insofern irrig,
als es sich um die Herkunft, den Ursprung des Menschen handelte.
Der Mensch stammt nicht aus héheren Sphidren. Er ist nicht
nur in diese Welt hinein verschlagen, sondern er ist dieser Welt,
in der er steht, innig verwandt. Er ist aus ihr herausgewachsen
und -geboren. Aber so wichtig diese Erkenntnis war, so sehr
wir dem Hochmut des Menschen durch den Nachweis seiner
natiirlichen Herkunft steuern muBten, damit er sich nicht ganz
von der Natur entferne und ihr entfremde — jetzt, nachdem dieser
Boden fiir das menschliche Sein ein fiir allemal gewonnen ist,
jetzt diirfen wir uns auch wieder das Auge 6ffnen fiir den unaus-
rechenbaren Gegensatz, in welchem sich der Mensch zur iibrigen
Natur befindet, wie er alles iibrige Sein iiberragt und abseits steht.

Wir hatten die Welt als Willen zur Form bestimmt, als das
Streben des zunichst chaotischen, zerrissenen Willens, um zur
Formung, Gliederung, Gestaltung zu gelangen. Im Unorga-
nischen war erst eine losere Ordnung erreicht. Im Organischen
wurde das System erreicht. Aus dem Organischen aber ent-

307 S



Zweiter Teil

wickelt sich das Organisierende, der Versuch, das Ver-
langen, den Willen als Ganzes, oder doch einen moglichst weiten
Umfang des allgemein vorhandenen Willens in systematische
Form zu bringen und so zu erlosen. Dieser Wille zur systema-
tischen Form, dieser Versuch, die Form des Systems dem Willen
in seiner Totalitdt aufzuprigen, ist die Bedeutung, der Sinn des
Menschen, zu dem alles sonstige Organische nur Vorstufe, nur
Mittel, nur Vorbereitung ist. Das Organische ist eine Ubergangs-
form, nichts AbschlieBendes. Aus dem Organischen soll sich der
organisierende, bauende Wille erheben. Dies ist der Mensch.
Ein System, die hochste Form des Willens, die wir kennen und
uns vorstellen konnen, entsteht, wie wir horten, so, daB sich ein
stirkstes und méichtigstes Glied aus einem grofleren Zu-
sammenhange ablost, sich dariiber erhebt und das ihm bis dahin
Nebengeordnete sich unterwirft, zu seinen Zwecken umschafft
und so eine mannigfaltige Gliederung in seine Umgebung bringt.
So entstanden die organischen Gebilde in stufenweiser Steigerung,
indem die Systematisierung immer erfolgreicher durchgefiihrt
wurde, bis hinauf zum Menschen. Der Mensch lést sich nun
gegeniiber der gesamten iibrigen Natur, der organischen wie der
unorganischen ab, er nimmt sich als den hochsten Zweck der
ganzen Erscheinungswelt und geht an das Werk, die iibrige Welt
von sich aus in seinem Dienst, zu seinen Zwecken zu organisieren,
umzuschaffen, zu gestalten, daB schlieBlich die Welt im Ganzen,
zum mindesten ein méglichst weiter Umfang des allgemeinen
Weltwillens in seinem Geist und Sinne ein System wird. Bis
zum Menschen wogen die Wesen und Gattungen der Natur neben-
einander, durcheinander hin und her. Keines hat ein beherrschen-
des Ubergewicht, Sie halten sich gegenseitig im Gleichgewicht.
Es fehlt die beherrschende Ubermacht, die alles Sein zusammen-
faBt, in einen Strom leitet. Mit dem Menschen beginnt ein
neuer Ring des Seins. Er ist nicht nur Form, System als Indivi-
duum, nicht nur organisiert als Gattungswesen, wie es die iibrigen
organischen Wesen auch sind. Sondern bei ihm wird der Wille
zur Form erst im hochsten Grade schépferisch. Er greift iiber die
eigene Gattung hinaus. Das Chaos der Natur, das sie behdlt trotz
aller Gliederung im einzelnen, sucht er zu iiberwinden. Er tritt
als das iiberragende Element aus der Natur heraus und wird der
groBe Organisator der Natur, Der Mensch ist nichts, wenn er nicht
schopferisch ist, wenn er nicht Wille organisiert. Eine unermeB-

308

PR

—

liche
nocl
kom
loser
Wel
brin,
han
50 21
wird
Melc
trier
Men
groB3
durc
Seine
ein 1
lied
einst
Seel
Melc
artig
Nacl
B
haue
Will
einse
etw
Gruz
Wel
sich
derts
Ordr
Forn
miis:
such
Gest
Wid
der
imm
in d



oy
.

ich
zli l:.h _ia:v:.'e['
a}‘StEma“ tey
Zur sYste:he
d-
S dem Wigle,
der Sinp des
‘le'ors,m[‘,.J i
g Uhergaﬂgs.
1 50ll sich de
der Mensch,
I kennen ung
), dal sich ein
groBeren Zy
ihm bis dahin
Len umsCham
gebung bringt,
er Steigertng,
durchgefiihrt
lost sich nun
ischen wie der
en Zweck der
ie {ibrige Welt
u organisierén,
elt im Ganzen,
»s allgemeinen
em wird. Bis
.r Natur nebes-
. beherrschen-
Gleichgewicht
ein Zusammed
.nn beginnt ¢in
tem als llldi'i'i'
e s die fibriger
wird der Wilk
r greift itber die
sie pehilt trot
inden. Ef fritt
s und wird der
. wenn ef nicht
‘E ine unerme

Die kiinftige Religion.

liche Fiille Wille schldft noch ungehoben in der Natur, Das immer
noch herrschende Chaos 148t ihn nicht zum Leben, zur Entfaltung
kommen. Der Mensch mul den Willen in seiner Ganzheit er-
lésen, indem er ihm im Ganzen Form gibt, indem er die ganze
Welt, soweit nur seine Macht reicht, in ein einheitliches System
bringt, an dessen Spitze er selber steht. So ballt sich aller vor-
handene Wille zu einer gegliederten Einheit zusammen, und kommt
so zu seiner vollen Entfaltung und Befreiung. Durch den Menschen
wird das ganze All ein FluB, ein Strom, ein Rhythmus, eine
Melodie. Im Menschen klingt der ganze Naturwille konzen-
triert und gesammelt aus. Hier erlost sich der Wille. Der
Mensch steht im Anfange seiner Entwicklung. Er ist nicht ein
groBer Mittag, sondern ein grofer Morgen. Nur durch Form,
durch System kann der Wille sich selbst erlésen, kann er
seine Erfiillung finden. In diesem Willen zur Form ist der Mensch
ein wichtiges Glied, ein neuer Anfang, Ansatz, das erste Sieges-
lied einer stolzen Hoffnung, die sich erkiihnt, die ganze Welt
einst in ein System zu bringen, alles Sein in die menschliche
Seele aufzunehmen, alles Sein zu einer einzigen ungeheuren
Melodie zu gliedern, oder vielmehr das All in eine einzige grol-
artige Harmonie zu bringen, in der der Mensch oder dessen
Nachkommenschaft die Melodie fiihrt.

Nicht Wille zum Leben scheint mir die Welt, wie Schopen-
hauer lehrt. Dies ist zu allgemein, zu unbestimmt. Auch nicht
Wille zur Macht ist die Welt, wie Nietzsche lehrt. Dies ist zu
einseitig, nicht allgemein und umfassend genug. Er bezeichnet
etwas am Dasein, aber nicht das Dasein selbst, nicht das
Grundlegende, Durchgehende, Ubergreifende. Mir erscheint die
Welt als Wille zur Form, als der strebende Versuch des Willens,
sich selbst zu gestalten, sich aus der Zerrissenheit in die geglie-
derte Einheit zu bringen und sich so zu retten, sich durch die
Ordnung ganz zu vollenden und zu erschépfen, sich durch die
Form, die Schénheit zu erlosen. Als das Letztgegebene der Welt
miissen wir einen kiinstlerischen Urtrieb annehmen, eine Sehn-
sucht nach Ordnung, Rhythmus, Harmonie, einen Willen zur
Gestaltung, der zwar oft nicht zum Ziele kommt, der mit schweren
Widerstinden kiampft, der aber auch oft sein Ziel erreicht, der bei
der Gesamtabrechnung einer ungeheuren Entwicklung doch
immer schlieBlich den Sieg erringt und in diesem Siegesgefiihl,
in diesem BewuBtsein der errungenen Form und Schénheit sich

309



|
|
E'
|
|

Zweiter Teil.

erlost, befreit, gesdttigt fithlt. Nur die Form erlost, nur die
Schénheit begliickt. Darum ist alle Welt Wille zur Form, Wille
zur Schonheit, ist alles Seiende Schopferwille, der sich selbst zur
Schonheit schaffen will, — wie sollten wir nicht alle Welt preisen
kénnen? Dieser Wille zur Form, zur Schénheit, dieser diirstende
Schopferwille,rechtfertigt sich in jedem Augenblick. Der Wille, der
in der Welt lebt, ist ein bauender Wille, der sich selber baut und
bildet. Wiesollten wir diesen Willen nicht lieben und segnenwollen?
Denn auch in uns ist dieser Wille zur Form, dieser ordnende, glie-
dernde, gestaltende Schéopferwille méachtig. Unsere tiefste, reinste,
stérkste Sehnsucht ist die Sehnsucht nach Schénheit, nach Kunst
in allem, nach dem rhythmischen Gange aller Erlebnisse. Die
ganze Welt ist Kunst und Kunstwille, So lasset uns auf diesen
alltitigen, nie rastenden Schopferwillen, der die Welt beseelt,
ein weihevolles Loblied anstimmen, auf diesen Schépferwillen,
der zwar nicht von einer Allmacht entlehnt ist, die unweigerlich
mit ihm ihr Ziel erreicht, der aber unersittlich in seinem Hange
nach Form und Schoénheit, nach Gestalt, in unabldssigem Kampfe
seiner Zerrissenheit Herr wird, der Widerstinde, die er in sich
birgt, bis er alliiberall und im Ganzen seine rhythmische Reife
und Vollkommenheit findet,
' *§Ein nachdenklicher Hérer wird die Frage aufwerfen, die ihm
vielleicht schon lange auf den Lippen liegt, wie es denn iiberhaupt
komme, dal der Wille sich zunichst im Zustande der Zerrissen-
heit, des Chaos finde, aus dem er sich durch Selbstformung zu
retten sucht, was es denn fiir Hindernisse seien, die er hierbei zu
iiberwinden habe, warum der Wille um seine Form, seine rhyth-
mische Vollendung so schwer zu kdmpfen habe, warum ihm seine
Bildung und Selbstschépfung so oft miBlingt? Warum die Ent-
wicklung des Willens nicht véllig gradlinig und sicher sei, warum
die Tragodie im Dasein eine so ungeheure Rolle spiele? Warum
ist der Schopferwille nicht allmadchtig? Warum bleibt ein dunkler
Rest im Dasein, der so viele Menschengeschlechter schon er-
schreckt und sie oft in die tiefste Verwirrung gestiirzt hat, daB
sie verzweifelt dem Schopferwillen absagten und schlaff zusammen-
sanken? et FE SO e F22

Ich will hier einen Gedanken aussprechen, der unserer Zeit
sehr fremd klingen wird, der mir aber die einzige Lésung dieser
schwierigen Rétsel scheint. Es herrscht heute allgemein die Auf-
fassung, daB die Welt aus einem einzigen allgemeinsten Prinzipe

310

ab{
dal
Zut
Re:
ges
sta
He
gef
sicl

err
bez
kar
din
aus
we
g&li

ein
Oh:
me:
Pol
Un
Hie
geg
Nuzs

als
wal
Der
des
er s
nic]
ein
Nic
Nic
den
stei
der
sol



S e
*h nur g
"orm, Wille
h selbst 2ur
Nelt I’I'Eisen
T diirstends
er Wille, der
er baut ung
nenwollen;
Inende, glie.
ste, reinste
nach Kunst
bnisse. D
5 auf diesen
Velt beseelt
opferwillen,
inweigerlich
inem Hange
rem Kampfe
e er in sich
nische Reife

fen, die ihm
n tiberhaupt
r Zerrissen-
formung zu
»r hierbei zu
seine rhyth-
m ihm seine
ym die Ent-
sel, warum
e? Warum
ein dunkler
r schon e~
rzt hat, da
[ zusammen-

unserer Zeit
ssung dieser
ein die Auf-
ten PF'EI‘-ZEPE

Die kiinftige Religion.

abgeleitet werden miisse, daf die Welt eine unbedingte Einheit sei,
daB alles Mannigfaltige der Erscheinung auf eine einzige Urquelle
zuriickzufiihren sei, Die gesamte moderne Philosophie seit der
Renaissance hat unter der bestrickenden Macht dieses Gedankens
gestanden. Im Pantheismus mit seinen verschiedenen Ausge-
staltungen hat dieser Gedanke seinen stirksten Ausdruck gefunden.
Heute nun vollends ist man ganz von diesem Gedanken ein-
gefangen, Man glaubt sich aufs héchste zu ehren, wenn man
sich einen Monisten nennt. Monismus ist ein beliebtes Schlag-
wort geworden, mit dem man einen Abschlufi, einen endlich
erreichten festen Punkt in der metaphysischen Spekulation zu
bezeichnen glaubt. Ich bin ginzlich anderer Meinung, Ich
kann mir das Entstehen der Welt aus einer Einheit schlechter-
dings nicht vorstellen. Nur aus dem Gegensatz von Kriften,
aus der Reibung von Krdften kann meiner Ansicht nach Be-
wegung und Leben entstehen. Eine absolute Kraft scheint mir
ginzlich unvorstellbar. Jede Kraft braucht einen Gegenstand,
einen Widerstand, den sie aufsucht, an dem sie sich auslaft.
Ohne Reiz von auBen kann keine Kraft zu ihrer AuBerung kom-
men. Wir sehen doch auch, welche ungeheure Rolle die
Polaritit in der gesamten Natur spielt. Kraft bedarf Gegenkraft.
Und so, glaube ich, liegt es schon in dem UrschoB der Dinge.
Hier, glaube ich, muB schon der positiven Kraft eine negative
gegeniiberstehen. Hier schon muB Kampf und Reibung sein.
Nur so konnte die Welt entstehen.

Ich habe bisher den Willen, und genauer den Willen zur Form
als die allgemeinste Grundlage der Welt bezeichnet. Aber dies
war einseitig. Jetzt ist eine wichtige Ergianzung nachzutragen.
Der Wille zur Form ist nicht das einzige, ausschlieBliche Element
des Seins. Denn warum ist der Wille zerstiickelt? Warum muf
er stindig nach Form ringen? Warum ist die Form, die Schonheit
nicht von Ewigkeit da? Ich glaube dem Willen zur Form steht
eine negative Kraft gegeniiber, ein Wille zur Unform, zum
Nichts. Das Nichts kann nicht schlechthin Nichts sein. Das
Nichts mubB eine aktiv wirksame, hemmende Kraft haben, die
den bild- und regsamen Willen zur Form durchkreuzt. Wir
steigen hier in die tiefsten Abgriinde des menschlichen Nach-
denkens hinab. Aber ich kann nicht einsehen, wie man ohne
solche Vorstellungen zu einem leidlich klaren Abschlufi seiner
Weltbegriffe kommen will. Woher das so vielfach Verwahrloste,

311



Zweiter Teil,

Schauerliche, Wiiste im Dasein? Woher der Kampf, die Not,
die Zwietracht im Sein? Warum mufl der Wille seine Schénheit
und Form so miihsam kdmpfend suchen? Was hat ihn zer-
schlagen, daB er einen so weiten Weg nehmen muB, um durch
Gliederung seine Einheit wieder zu finden? Mir scheint, daB
alles dies nur die Wirkung einer unheimlichen Gegenkraft sein
kann, die sich dem schopferischen Willen zur Form widersetzt,
der er seine Gliederung, Sammlung, Ordnung, Schonheit abringt,
welche ihm oft miBlingt.

Aber was ist nun diese negative Kraft im Dasein, die sich der-
gestalt der schopferischen Kraft entgegenstellt? Ich kann nicht
hotfen, mit folgendem viel Beifall zu finden. Ich sage es nur,
um meinen Gedanken AbschluB zu geben, um nichts zuriickzu-
halten. Wenn ich den Willen und niher den Willen zur Form
als das schopferische Prinzip der Welt bezeichnete, so war uns
dieser Wille auch niemals in einer Ganzheit gegeben, sondern
wir hatten ihn nur erschlossen aus den einzelnen Lebenserschei-
nungen, die wir auf ihn zuriickfiihrten, ohne daB wir seiner un-
mittelbar habhaft werden konnten. Und in dem gleichen Sinne
will ich es verstanden wissen, wenn ich jetzt etwas in unserer
Erscheinungswelt als das negative, hemmende, zerstérende Prinzip
bezeichne. Ich sage nicht: dies i st die negative Kraft, sondern
hierin driickt sie sich aus, hiermit ragt sie hinein in unsere Er-
scheinungswelt. Mit dieser Einschrinkung aber sage ich: die
alles zerspaltende, hemmende und dadurch zernagende und zer-
malmende, vernichtende und zerstérende Kraft, gegen die sich
der Wille zur Wehre setzt, scheint mir die Zeit zu sein. Die
Zeit ist in unserer Erscheinungswelt der verkorperte Wille zum
Nichts, der unfaBliche und doch so furchtbare Wille zum Nichts.
Seit Kant gilt die Zeit als eine leere Form der menschlichen
Anschauungskraft, der keine unbedingte Wirklichkeit zukommt,
Ich kann diese Auffassung nicht fiir richtig halten, aus Griinden,
die darzulegen hier natiirlich zu weit fithren wiirde. Die Zeit
scheint mir auch eine unbedingte Wirklichkeit zu haben und
zwar eben die furchtbare Wirklichkeit des steten Auflosens,
Hemmens, Zerstorens. Die Zeit legt sich als das ewig Trennende
zwischen die Dinge. DaB der Wille nicht als Einheit wirken kann,
daran hindert ihn ewig die Zeit. Heute bist du ein anderer als
gestern und morgen. Du bist durch das Dazwischentreten
der Zeit stets in deiner Ganzheit zerrissen, in dieser Einheit

312

—

.
gesp:
sond
ist d
Ding
nich!
die 1
zerri
Jetz
unte
Pein
MaBi
Rauu
den

aber
Fiille
Aucl
es Z
Lang
liche
Kraf
For1
gege
die F
anni
beke
hauj
Aus
bind
Forn
knii
an d
die 7
kun;
die ¢
Nur
Die

der |
Zeit,
eines
er u



-
———
f, die Nﬁt,
] Sﬁhﬁnheit
At ihn 281
 um durch
Chemt, daf
nkraft Sein
.NidersEtztr
1e1t abring"

lie sich der.
kann njcht
age es nur,
5 zurickzu.
n zur Form
S0 war uns
en, sondem
benserschei.
[ SeIner un«
ichen Sinne
. 1N Unserer
ende Prinzip
aft, sondern
, unsere Er-
wge ich: die
de und zer-
ren die sich
1 sein. Die
» Wille zum
zum Nichts.
yenschlichen
t zukommt
us Griinden,
Die Zeit
haben und
Auflosens

_, Trennende
rirken kant
anderer als
ischentreted
ser Einheif

Die kiinftige Religion.

gespalten und so kannst du nicht als voller, ganzer Wille wirken,
sondern immer bist du ein fliichtiges Kind des Augenblicks. Das
ist dein Ewiges Hemmnis, deine Schwiche. Und so in allen
Dingen. Uberall trennt und zerstiubt die Zeit die Dinge, die nun
nicht als volle Einheiten sich regen und wirken kénnen, sondern
die unter dem furchtbaren Druck der Zeit stindig Gefahr laufen
zerrissen zu werden, sich in Chaos aufzuldsen. Sie konnen das
Jetzt und Ehemals nicht zur Einheit verkniipfen. Sie verflattern
unter dem Spiel der Zeit. Die Zeit ist dem Willen als die ewige
Pein iiber den Leib geworfen. Der Raum ist nicht in gleichem
MaBe das Trennende wie die Zeit, wie man vielleicht glaubt, Der
Raum ist gleichzeitig mit dem Willen gesetzt. Wir kénnen uns
den Willen nicht anders als ausgedehnt denken. DaB der Wille
aber in dieser Ausdehnung als Einheit wirke, dafl er seine ganze
Fiille in Eins zusammenfasse, daran hindert ihn eben die Zeit.
Auch zur Uberwindung der Ausdehnung, des Raumes bedarf
es Zeit. Die Zeit hat den Willen in seiner Breit- wie in seiner
Langsentwicklung zerspalten und hemmt ihn an seinem einheit-
lichen Wirken. Hiergegen nun, gegen diese hemmende, spaltende
Krait der Zeit setzt sich der Wille zur Wehr, dadurch daB er
F o r m annimmt. Durch die Form, die Gestalt kampft der Wille
pegen das Nichts, die Zeit. Durch die Form iiberbriickt der Wille
die Kluft der Zeit. Durch die Form, dadurch daB er feste Gestalt
annimmt, sucht er der Zeit Herr zu werden, sucht er Dauer zu
bekommen. In diesem Zusammenhange lernen wir denn iiber-
haupt erst begreifen, was eigentlich der von uns so oft gebrauchte
Ausdruck ,,Form‘* bedeutet, Form ist nichts anderes als die Ver-
bindung, Zusammenfassung eines Mannigfaltigen, Zersprengten.
Form ist Rhythmus, ist Wiederkehr des Gleichen, ist die Ver-
kniipfung voneinander getrennter Elemente, so daB das eine
an das andere anklingt, es gleichsam wieder aufnimmt, es iiber
die Trennung hinweg erhilt und so mit ihm eine einheitliche Wir-
kung iibt. Form ist der ZusammenschluB verstreuter Elemente,
die einzeln nichts sind, vereinigt aber ein volles Leben entfalten.
Nur was Form hat, lebt. Wille zur Form ist Wille zum Leben.
Die Formlosigkeit ist der Tod. Durch die Form ringt der Wille
der Zeit sein Dasein ab. Durch die Form rettet er sich vor der
Zeit. So beim einzelnen Menschen. Der einzelne schafft sich
einen dauernden Charakter, eine feste Verfassung der Seele, damit
er iiber den fliichtigen Strom der Zeit hinweg eine Einheit bilde,

313



Zweiter Teil.

daB er zu jeder Stunde seine volle Kraft einsetzen kénne, daB
sein Leben ein einheitlicher rhythmischer Gang werde. So bietet
er Trotz der Zeit. Und so ein Volk. Ein Volk schafft sich In-
stitutionen, feste Formen, Verfassungen, die es iiber die Flucht
der Zeit hinweg als Volk erhalten. Nur durch solche Formen
lebt ein Volk, sie sind der einzige Beweis seines Daseins. Ohne
diese Formen wird es alsbald ein Nichts, ein Chaos. Und so die
gesamte Natur. Mit jedem Wesen als einer festen, gestalteten
Einheit hat der Wille dem vernichtenden Strom der Zeit eine
Spanne Dauer, Leben abgerungen, er hat sich, zu Einheiten ge-
sammelt, aus dem chaotischen Strudel herausgehoben. Und
durch die unendliche Kette der Wesen hindurch, indem immer eine
Form die andere erzeugt, wodurch das Fernste mit dem Nichsten
zusammenhéngt, sucht sich der Wille in seiner Ganzheit empor-
zuringen aus der chaotischen Zerrissenheit. Indem ein Wesen
immer dem andern, eine Form der andern die Hand reicht, steigt
der Wille in seiner Allheit empor zum Leben, aus der Zerstiickelung
zur Einheit, aus dem Wirrsal zur Ordnung, aus dem Chaos zur
Schénheit,

Das Leben ist eine Mischung. Die Welt ist aus einer Kreuzung
hervorgegangen, aus einer Begattung zweier ewig geschiedenen
Méchte. Jedes Leben ist ein harmonischer Ton aus der Tiefe
disharmonischer Urkrifte heraus. Die Annahme einer Allmacht
im Dasein ist fiir immer gescheitert. Nur eine seichte Betrachtung
der Welt, die sich bewuBt den Blick vor den Abgriinden des Da-
seins verschloB, konnte diesem Glauben anhingen. Der Pessi-
mismus hat sich diesem Wahnglauben mit Macht entgegenge-
worfen. Er hat unbarmherzig den Schleier von der Welt gerissen,
den schwérmerische Geister um sie gewoben hatten. Schopen-
hauer hat eine tiefe Furche in den glatten Sand des neueren
Denkens gezogen. Was er niedergeschrieben hat, wird niemand
wieder ausloschen. Alles dies ist mit aufzunehmen in das kiinftige
Weltbild. Wenn eine Allmacht im Dasein herrschte, miiBte sie
iberall herrschen. Sie kann nicht freiwillig aus sich selbst
heraus die Unvollkommenheit erzeugen. Die Allmacht miiBte
sich iiberall rein und voll ergieBen. Man hat oft von einem
Abfall vom Géttlichen gesprochen. Wie sollte das méglich sein!
Das Géttliche kann sich doch nicht selbst aufheben, auch nicht
zum Teil. Nein, es muB eine Zweiheit, einen Widerspruch, einen
Kampf im Ursein geben. Nur aus einem gegenwirkenden Zwange

314

kon

Ma
sicl

kar
selr
seir
die

Thr
Die
bar
riss

Ver

kan
du
um
Sch
Ver:
reg
Seh
We
sch
lich
rott
hat
suc
Au;
Erl
1st
Gef
Glij
Die
Be:
Phij
ent
Gey
n
Phi



————

—ty
koﬂﬂ@, dap
So bietet
it sich In.
die Flutht
]lt‘ FOI’mEn
*ins, Ohne
Und 50 dip
Eestaltaten
r Zeit eine
nheiten ge-
ben, Ung
immer eine
m Néchsten
heit empor-
ein Wesen
eicht, steigt
rstiickelung
. Chaos zur

r Kreuzung
»schiedenen
s der Tiefe
r Allmacht
Jetrachtung
len des Da-
Der Pessi-
sntgegenge-
o]t gerissen,
Schopen-
#S neueren
rd niemand
as kiinftige
. miiBte sie
sich selbst
cht miiBte
von einem
sglich sein!
auch nicht
ruch, eines
jen Zwang®

Die kiinftige Religion.

konnte und kann das Unvollkommene, das Bose entstehen, Die
Welt ist die schmerzhafte Geburt aus zwei entgegengesetzten
Michten. An dem Kampfe zwischen Wille und Zeit entziindet
sich die Gestalt, das Leben, Die Welt ist weder ein Werk der
Weisheit, noch ein Werk des Wahnsinns. Sie ist das sehnende,
kampfende Suchen eines zerspalteten, zerrissenen Willens nach
seiner Wiederkehr, nach seiner Einheit, nach seiner Schénheit,
seinem Gliick. Erkenne dich selbst. Was du selbst bist, das ist
die Welt. Sie ringt und sucht wie du. Was aber sucht sie?
Ihre Form sucht sie, ihre Gestalt, ihre Ordnung, ihre Schénheit.
Die Welt ist eine Selbstschépfung. Der Wille, von einer furcht-
baren Gegenkraft zerspalten, kann diese Zerspaltung, diese Zer-
rissenheit nicht ertragen. Er lechzt nach seiner Sammlung, seiner
Vereinigung, seinem Aufbau. So entsteht die Welt.

Und der Mensch? Und du? Xannst du diese Welt lieben,
kannst du ein Mitstreiter sein in dem kdampfenden Willen? Willst
du dich hineinstiirzen in den Strom des schopferischen Lebens,
um als Tropfen mit hinauszustromen in den Ozean der letzten
Schénheit? Oder willst du dich ermiidet abwenden, entsagend,
verzweifelt, gebrochen? In der Tiefe der menschlichen Seele
regt sich ewig ein Sehnen nach Selbstbejahung, ein unstillbares
Sehnen nach Freude, nach Ubereinstimmung mit dem eigenen
Wesen, nach — Gliick, Man hat dies Verlangen schon oft tot-
schlagen wollen. Man hat es verflucht, gehohnt als den verderb-
lichsten, siindhaftesten Trieb des Menschen, den er bei sich aus-
rotten miisse mit Stumpf und Stiel. Aber alles Schelten und Eifern
hat nichts vermocht. Immer wieder ward sie rege, die alte Sehn-
sucht, In heimlicher Stille tat sie immer wieder verstohlen die
Augen auf und schaute hinaus, ein Land der seligen Wunder, der
Erlosung suchend. Schdmen wir uns dieses Suchens nicht. Es
ist nicht ein verbotenes Gefiihl; es ist das wahrste, echteste, erste
Gefiihl. An der Spitze aller Religionen steht die Frage nach dem
Gliick. Ist Menschengliick méglich? Und w ie ist es moglich?
Diese Frage hat allen Religionen das Leben gegeben. Und die
Beantwortung dieser Frage bildet auch die Krénung aller kréftigen
Philosophien, die, nicht diirre Gedankengespinste? dem Leben
entquellen, zum Leben dringen. Diese Frage ist mit fur.chtb_a.rer
Gewalt jetzt wieder in den Herzen erwacht. Sie tont, sie drohnt
in allen Gemiitern. Sie laBt sich nicht einschldfern. Die diistern
Philosophien des letzten Jahrhunderts, die so vielen zweifelnden

315



Zweiter Teil.

Seelen ihr tiefstes Empfinden enthiillt, ihr banges Ahnen in Worte
gekleidet haben, haben diese Frage von neuem vor die Entschei-
dung der Menschheit gebracht. Diese hat jetzt zu wihlen, sich
zu erkldren. Will sie das Leben oder will sie es nicht? Auf dem
einen Wege geht es hinab in ein stilles Hindimmern, ein allméh-
liches Sterben. Auf dem andern geht es hinauf zu héchsten
Hohen und stolzen Taten.

I st ein Menschengliick? Ja, ich sage, es i st ein Menschen-
gliick. Aber es ist nur ein einziges Gliick, das Gliick der Schénheit.
Alles andere ist Schaum und Dunst.

Wenn der Mensch seine Tugend erfiillt, wenn er sein Inneres
gestaltet, alles, was in ihm an unerléstem, sehnendem Willen
rubt, zur Form erhebt, wenn er lebendig macht, was in ihm nach
Leben lechzt, kurz, wenn er sich ausstrémt, ganz Schénheit,
ganz klingende Harmonie wird, dann hat auch der Mensch das
Gliick. Den Menschen darf keine Furcht anfallen, keine Bangig-
keit, er darf nicht vor seinem eigenen Wesen schaudern, sondern
er mufl ihm frei die Ziigel schieBen lassen, dem Gesetze, mit
dem er sein Leben angetreten, gehorchen, er muB, wie Nietzsche
es nennt, werden, was er ist, dann erringt er ein reichliches, ein
tiberflieBendes MaB von Gliick,. Wenn der Mensch alle Schitze
hebt, die in seinem Innern ruhen, wenn er ein unermiidlicher, nie
rastender Schopfer an sich selber wird, wenn er unablissig bildet
und gestaltet und immer nur bildet und gestaltet, mit anderen
Worten, wenn der Mensch nur wirklich 1 e b t — denn alles Leben
ist ein Bilden, Gestalten — dann erringt er das einzige, hichste
Gliick, das Kiinstler- und Schépfergliick. Ob sich die Welt gegen
ihn bdumt, ob ihm das Schicksal Fels iiber Fels auf den Weg
schleudert, er stromt und stiirmt iiber alles hinweg. Nur der
ddmonische Mensch, der Sturm in sich hat, den ein Diamon jagt,
ist gliicklich. Nicht die Ruhe ist das Gliick, die Bewegung ist
das Gliick. Der Mensch der grofien Leidenschaft nur, dem alle
Fesseln entfallen sind, der sich nur vor sich selber retten kann,
wenn er schafft, wenn er ringt, wenn er alles Sein iiberflutet,
verschlingt, der schopferische Mensch allein ist gliicklich. Welch
eine Seltsamkeit, daB unsere Viter das heiBe Begehren die Leiden-
schaft, ein Leiden nannten. Uns ist es das einzige Gliick. Soweit
du begehrst, soweit du liebst, schitzst, wertest, erobern, bilden,
gestalten willst, soweit hast du Gliick. Ungliick hast du nur,
wenn du zaghaft bist, wenn du nur halb willst, wenn du

316

tu
de
zZu
st



—A
e
1 in Worts
* Entsche;.
ihlen, sich

Auf dem
'n ﬂ“mﬁh,
\ hochsten

Menschep.
Schonheit,

N Inneres
em Willen
1 1thm nach
S(imuheit,
densch das
ne Bangig-
'n, sondern
esetze, mit
¢ Nietzsche
nliches, ein
lle Schitze
dlicher, nie
dssig bildet
t anderen
alles Leben
ge, hochste
Welt gegen
i den Weg
Nur der
amon jagt,
wegung ist
r. dem alle
vtten kKann,
{iberflutet,
ch., Welch
die Leiden-
-Jc.  Soweit
wrn, bilden,
1510 du nufy
wenn du

Die kiinftige Religion.

deinem Damon, deinem Gesetze nicht folgst, wenn du ihm"
etwas abbitten willst, wenn du weniger willst als du wollen
solltest. Nicht das Wollen ist ein Ungliick, nur das halbe
Wollen, das gehemmte, gebrochene Wollen. E in Leiden gibt
es nur, die Verkriippelung. Wenn du aber Mut hast, wenn
du den Willen, der in dir quillt, gestaltest, wenn du ihn nicht
zuriickdriangst, sondern ihm ein Bett gribst, in dem er sich mit
aller Kraft und Pracht ergiefen kann, dann zittert deine Seele
vor Seligkeit. Sahst du noch nie einen schopferischen, tédtigen
Menschen, wie ihm der Blick leuchtet vor Gliick? Wer aber
feige um das Leben schleicht, wer sich duckt und &ngstlich
schielt, wer ein Gliick von auflen erwartet und mit dem
Dasein rechtet, wer seinen eigenen Schatz, seinen Goldreich-
tum nicht erkennt, der in ihm lebt, da er ja auch Wille ist,
den er nur zu beleben braucht, dem er nur ein freudiges Ja!
zuzurufen braucht, daB er hervorbricht, sich in Schonheit ge-
staltet und so erlost, — der wird nie das Gliick erjagen. Das
Gliick ist ein Lohn, ein Lohn der Tapferkeit, des Wagemuts.
Wer feige ist, der geht leer aus. Nur die Tugend kann das Gliick
erschaffen. Was aber ist die Tugend? Das Wollen ist die
Tugend. Denn alles Wollen ist ein Formen, Bilden Gestalten,
Adeln, Verschonern. Wenn du willst, bist du ein Kiinstler, dann
schaffst du das Schéne. Du kannst nicht wollen, ohne Schones
zu schaffen. Mit deinem Wollen breitest du iiber dich und den
ganzen Umbkreis eines Daseins den Adel der Schénheit aus. Und
in diesem Adel atmet dein Herz beseligt auf. Es gibt nur eine
Erlésung, die Erlésung durch Schénheit. Uber jeder erreichten
Schonheit liegt ein Glanz der Unendlichkeit ausgebreitet, Esist, als
obmit jeder Schonheit dasganzeDasein, der Allwilleneinen Triumph
feiere. Jede Schonheit strémt einen ewigen Hauch des Gliickes
aus. Du darfst das Glick nicht wollen; du darfst auch die
Schinheit nicht wollen. Du mult nur — wollen. Willst
du ganz, willst du wahrhaft, so erschaffst du von se1b§t dé{.S
Schéne. Das Schone ist das ganze Wollen; das Schéne ist die
Kraft. Und mit der Schonheit senkt sich auch von selbst das
Gliick auf dich nieder. Du hast dein Dasein erfiillt. Der Wille,
der in und mit dir Gestalt gewinnen wollte, hat seine Gestalt
gefunden. Und so ist er gesattigt in seiner Schonheit, so ist er
erlost, begliickt.

Und wie der Mensch, so alles Sein.

317

Alles Lebende, alles



Zweiter Teil,

" Seiende ist von Natur ein Schénes, eine Harmonie, eine rhyth-
mische Gestalt. Wille zur Form, hatten wir gesagt, ist alles
Dasein, ein Wille zur Schonheit. Aus der Gestaltlosigkeit will
der Wille zur Gestalt, zum Leben. So kann der Wille nur Leben
haben, soweit er schon Gestalt, schon Schénheit hat. Aber eine
viel groBere Aufgabe ist dem Willen noch mit dem Leben gestelit.
Das Leben ist ein Ansatz zur Schénheit. Eine wiel héhere
Schonheit soll der Wille in seiner Entwicklung gestalten. Was
in ihm an Gestaltungskraft, an Schénheitswille ruht, das soll er
in stufenweiser Bildung entfalten, bis er seinen ganzen Schatz
verbraucht hat, bis er alles in Form gegossen hat, was er besitzt,
bis er dasteht in seiner Vollendung. In diesem Zustande aber,
und schon bei jedem Schritte vorwérts auf dieser Bahn wiegt
sich der Wille in trunkenem Gliicke. Und wie sollte es anders
sein? Das Sein ist Wille. Wenn dieser Wille sich erfiillt, sich
ganz durch Formung entlddt, wenn er ganz heraus, zum Lichte
kommt, wenn er seine Bahn zu Ende 1duft, seinen Umkreis aus-
mifit, sich voll erschopft, dann m u B sich der Wille bejahen und
dann bejaht er sich auch. Und zwar alliiberall, Wo der Wille
hervorbricht im Dasein, wo er eingegliedert ist in der Kette des
Werdens, wo er als Tropfen auftaucht im Strome des Allwillens,
ob seine Ziele weit oder eng, hoch oder niedrig sind, ob er einen
weiten Weg zuseiner Vollendung vor sich hat, ein groBerer Umkreis
sich vor ihm und um ihn als seine Aufgabe dehnt — das alles
tut zur Sache nichts. Wenn der Wille nur frisch und kraftig ist,
wenn er nur Wagemut hat und sich in das schépferische Leben
stiirzt, — dann hat er das Gliick. Jede Tat erfreut. Dies ist die
ewige Harmonie im Dasein. Wo Tat, wo Wille, wo Schépferkraft
ist, da ist auch Gliick. Nicht nur das groBe, das staunenswiirdige
Dasein kann sich bejahen, wie Nietzsche glaubte; alles Dasein
kann sich bejahen, wenn es nur bildet und schafft, wenn es nur
lebt. Jeder Wille braucht zur Seligkeit nur der Erfiillung
seiner Kraft. Er braucht keine unendliche Tat, er braucht
nur seine Tat. Wenn er aber diese Tat vollbringt, die ihm sein
Wille vorschreibt, die aus seiner Stellung im Dasein, seiner
Anlage, seinen Umstdnden fliefit, die gerade i h m der Lauf des
Daseins gebeut, dann hat er auch sein Gliick zum Lohn. Tat
und Gliick, sie halten einander im Gleichgewicht. Jede Tat findet
unweigerlich ihr Gliick. Dies ist die Lehre von der Selbstgenug-
samkeit alles Seins. Alles Sein ist sich selbst genug. Es trigt

318



e
—
ne rh}'th..
v ISt alleg
igkeit wig
nur Lebey
Aber gjne
€N geste|lt
1el hohere
lten, Was
das soll er
zen Schatz
er besitzt,
ande aber,
Jahn wiegt
* es anders
ritillt, sich
rum Lichte
nkreis aus-
ejahen und
y der Wille
- Kette des
Allwillens,
ob er einen
er Umbkreis

das alles
kraftig ist,
sche Leben
Dies ist die
hopferkrait
enswiirdige
les Dasein
enn es nur

Erfiillung
er braucht
ie ihm sein

» Tat findet
elbstgenug”
Es tragl

Die kiinftige Religion.

in seinem Schof einen gleichen Schatz der Tat und auch des
Gliicks. So segnet es sich selbst. So bewegt es sich begliickt
um seine eigene Achse,

Schopenhauer mochte es grausen, da er zuerst einen Blick
tat in den verworren unweisen Ursprung der Welt. Dieser sinn-
lose Wille, der ohne Ziel ewig sich abarbeitet, dieser ewig sich
aufzehrende, wiederkiuende Wille muBte ihn mit Entsetzen fiillen.
Nietzsche aber wollte Leben, Leben um jeden Preis. So segnete
er seinen gewaltsamen Willen. Aber man fiihlt, es wird ihm
schwer, Seine Liebe zum Leben ist krampfhaft, erzwungen,
Wir aber, da wir den Willen zur Macht umgetauft haben in den
Willen zur Form, zur Gestalt, zur Schonheit, wir konnen ihn
wieder lieben mit freiem, offenem Herzen. Der Wille ist hart —
darin hat Nietzsche Recht. Aber die Hirte, der Kampf sind ihm
nur die notwendigen Mittel der Selbstgestaltung, seiner unbe-
zwinglichen Sehnsucht nach Schénheit. Da der Wille Schénheit
will, braucht er Hirte. In formlosem Zustande leidend ringt
sich der Wille kampfend empor zu seiner Schonheit. Wir beten
diesen Willen nicht an: denn er ist keine Allmacht. Aber wir
verstehen ihn. Er klingt an unser Herz an. Seine Kinder,
fiilhlen wir die gleiche Sehnsucht. Und so lieben wir ihn, so
bejahen wir das Dasein aus dem letzten Grunde der Seele heraus.
Alles Seiende ist zum Gliick berufen, das ist ein trostlicher Ge-
sang. Eine Erlosung lockt alles Seiende, daB es ihr gierig und
unablissig kimpfend nachstrebt, die Erlosung durch Schonbheit.
Diese Erlosung erstrebt alles Seiende und die Schénheit er-
reichend findet es diese Erlgsung.

SolchermaBen gewinnt die Welt ihren Wert, ihren Adel
zuriick. Adel hat, was um seiner selbst willen lebt, was keiner
hoheren Rechtfertigung bedarf, was sich selbst bejaht. Dies
ist die Religion des Heidentums, des Griechentums. Der heilige
Glaube ist es an die selbsterlosende Kraft im Menschen, in allem
Sein. Nur was durch eigene Kraft bestehen kann, was in sich
selbst eine unversiegliche Quelle des Gliickes birgt, was keiner
Unterstiitzung, keiner Anlehnung, keiner hilfreichen Gnade
bedarf, was ganz auf eigenen Fiien steht, das allein hat Wiirde.
Diesem stolzen Glauben huldigten die Griechen, jene wunder-
baren Erstlinge der europdischen Bildung. Sie glaubten fest an
eine Tugend, die selig macht, die Tugend des Schaffens, des
Schaffens des Schénen. So hatte der griechische Mensch Adel,

319



Zweiter Teil.

Wiirde. So goB er noch seinen Adel aus iiber alle Dinge.
Durch Schénheit taufte er sie zur Eigenwiirde. Der Grieche
lechzte nicht nach Erlosung; er war erlést im Gliick seiner
Schonheit. Dann aber brach das Unheil herein. Aus Asien
kam das Christentum heriiber und predigte, wie alle asiati-
schen Religionen, die Schwiche des Menschen. Was war es,
das das Christentum die Menschen des griechisch-rémischen
Heidentums lehren wollte? Was wollte es ihnen mit aller Ge-
walt einpragen? Was suchte es ihnen immer und immer wieder
zu Gemiite zu fiihren? Den Glauben von der gédnzlichen Hilfs-
bediirftigkeit, Haltlosigkeit, Unwiirde des Menschen, der nichts
aus eigener Kraft vermoge, dessen Hoffnung auf Eigenerlésung
durch die Kraft seiner Tugend ein eiteler Wahn sei, der eine Er-
Iosung durch hohere Macht bediirfe, der Gnade brauche. Die
Christen emporte die Selbstsicherheit, der Stolz, mit dem die
Heiden das Leben unschuldig und tapfer lebten, die selber
gliicklich zu werden gedachten, die fest auf die eigene Kraft,
die eigene Tugend bauten. Diesen Heidenhochmut wollte das
Christentum brechen. Und es hat ihn gebrochen. Es hat
den Menschen geknickt und entwurzelt. Schleiermacher gilt
mit Recht als ein tiefer Kenner des Christentums. Aber
wie bestimmt Schleiermacher die Religion? Als das Gefiihl
einer schlechthinigen, soll heifen unbedingten, génzlichen
Abhéngigkeit, aus der sich der Mensch nur mit hoherer Hilfe
retten konne. Aber das ist nur eine Religion. Es gibt auch
eine Religion des Stolzes, des Mutes, der Selbsterlésung. Das
ist die heidnische Religion, das ist die griechische Religion, die
wir zuriickerobern miissen. Der Glaube an Gott war das groBte
Ungliick der Menschheit. Diese Heilsbotschaft war eine Unheils-
botschaft. Gott war dem Menschen immer ein Stab, eine Stiitze,
Anlehnung, Hilfe, Rettung. Das sollte er sein. Darin sah
man das groBe Heil dieser Lehre. Aber dadurch begab sich
der Mensch der Eigenwiirde. Damit verzichtete er auf die eigene
Kraft. Aus der Schwiche ist dieser Glaube gewachsen. Die
Schwiche hat er geziichtet, verewigt. Er hat den Menschen
verdorben. Was hat dieser Glaube nicht den Menschen gekostet!
Wie wviel Menschenkraft wurde durch diesen Glauben erstickt,
nicht zum Leben, zur Gestaltung gebracht! Nur was auf eigenen
FiiBen steht, was sich selbst genug ist, was sich nicht aus héheren
Quellen speist, was keiner héheren Hilfe und Gnade bedarf,

320

ihr
W:
ein
fal



—

—i
alle D‘mge‘
?er Griech
sliick Seiner
Aus  Agjen
alle asigt;,
Nas war g,
"*'OMischm
ut aller Ge.
nmer Wieder
lichen Hilfs.
, der nichts
igenerldsung
der eine Er.
‘auche, Die
mit dem die
die selber
igene Kraft,
t wollte das
'n. Es hat
rmacher gilt
ums,  Aber
das Gefihl
ganzlichen
oherer Hilfe
Fs gibt auch
losung. Das
Religion, die
ar das grobte
ne Unbheils-
- eine Stiitze,
Darin sab

1 begab sich
uf die eigent

achsen. Die
n ﬁ-IEI’lSChEH
en gekostet!
bhen erstickt;

auf eigenef
 aus hoheren
nade beda

Die kiinftige Religion.

kurz was aus eigenen Gnaden lebt — das hat Wiirde und Adel.
Durch die Gotteskindschaft gab der Mensch seine Eigenwiirde
preis, er verlor sich an Gott. Er mochte sich in der Gotteskind-
schaft sicher und geborgen fiithlen. Aber sein Stolz war auch
dahin. Er wurzelte nicht mehr in sich selbst. Er rankte sich
an einer héheren Macht empor. Aber nur aus dem Selbstver-
trauen, dem grofen Mut heraus erwachsen die groBen Taten.
»,Nur dadurch, daB ich Gott méglichst zu entbeh r en suche,
kann ich mich in ein wiirdiges Verhiltnis zu ihm setzen, sagt
schon Hebbel, der kiihne, ahnungsreiche Vorliufer Nietzsches.
Wir aber miissen Gott génzlich abschiitteln. Damit erst machen
wir den Menschen wieder zum Menschen. Der Mensch, der
einem Gotte sich beugt, sich einem Gotte verbunden fiihlt, ist nur
halb ein Mensch. Der Mensch war bisher ein furchtsam ver-
krochenes Wesen, das uns Mitleid einfloBt. Geben wir dem Men-
schen den Mut zuriick. Stellen wir den Menschen wieder auf
sich selbst. So hat er seinen Adel wieder., Nur wenn er ganz
auf seine eigenen Krifte angewiesen ist, wenn er allein in einer
feindlich wogenden Welt steht, wenn er keinen verstohlenen
Zugang mehr zu einer hoheren Macht hat, nur dann kann der
Mensch GroBe erlangen. Nur die harte Zucht erzieht zur Schon-
heit. Die Welt ist nicht fiir schwache Seelen gebaut, sondern
fiir starke. Treiben wir die Religion der Schwiche aus. Werden
wir wieder aus Christen zu Heiden. Was ist Christentum? Was
ist Heidentum? Christentum ist der Unglaube an den Menschen,
an die Eigenkraft der Menschen, Heidentum ist Glaube an den
Menschen, an die Selbstgenugsamkeit des Menschen, an die
selbsterlosende Kraft im Menschen. Das Christentum erniedrigt
den Menschen. Geben wir dem Menschen die Wiirde zuriick.
Die Demut soll das Hochste sein? O nein, der Stolz ist das
Héchste. Richten wir den Menschen wieder auf; heben wir
ihn wieder empor, daB er sich selbst vertraut. Und er wird un-
geahnte Friichte treiben. Er wird wieder ein Leben schaffen,
um dessentwillen das ganze Dasein gerechtfertigt scheint, das
seinen Goldglanz auf alles Dasein ausstrahlt. —

Aber all die Scheiternden, Fallenden, die nicht ihre Schonheit,
ihr Gliick erreichen? Wir sagten, die Welt ist keine Allmacht.
Was trostet die Enterbten, die ihr Ziel verfehlen? Die Welt ist
eine Jagd nach dem Gliick der Schénheit. Wer fillt, muB freudig
fallen. Er darf dem Leben nicht fluchen. Er mufl die Gliick-

21
Horneffer, Das klassische Ideal. 321




Zweiter Teil,

lichen segnen, muf ihnen noch ein frohliches, herzliches Auf!
Weiter! zurufen, wie der fallende Krieger in der Schlacht noch an
dem Gliick der siegenden Kameraden sich labt, mit diesem Sieges-
gefiihl selig stirbt. Das Leben ist keine Kinderei, kein SpaB,
kein Spiel. Es ist ein Wagnis. Auf, lasset uns dieses Wagnis
wagen! Wer scheitert, scheitere gern; muBte er doch wissen,
was er tat, als er das Leben begann. Das Leben ist fiir Helden
gemacht und nicht fiir Feige. Wir miissen es uns verbitten,
daB die Verungliickten, Gebrochenen, Bekiimmerten iiber das
Leben richten. Lange genug haben sie den Wert des Lebens
bestimmt. Die Gesunden sollen nicht nur Mitleid haben mit den
Kranken, sondern die Kranken auch mit den Gesunden. Sie
sollen nicht fordern, daB diese in ihr Lied mit einstimmen. Wer
Schmerz hat, der trage den Schmerz in der Stille. Er verun-
glimpfe das Leben nicht. Er lasse nicht die ganze Welt wieder-
hallen von seinem Schmerz. Ihm muB das Leben heilig sein.
Er darf es nicht entweihen, Er koste seinen Schmerz aus; aber
er erscheine frohlich, daB er nicht auch die Gliicklichen erschreckt,
verfinstert. Er habe Scheu vor ihrem Gliick. Er breche nicht
verwiistend ein in den Garten ihres Gliicks. Wohl, dazu gehért
GroBe. Aber das Leben ist eben fiir die GréBe angelegt, fiir
hochgewachsene Geister, fiir Heiden. Wer stolz ist, der will
kein Mitleid. Sein Glick will er mit jedem teilen. Sein Un-
gliick behilt er fiir sich allein. Wenn diese Gesinnung herrscht,
behélt das ganze Leben seinen Glanz, seinen Adel. Aus dem
Leben fallen viele heraus. Jedes Leben ist ein Versuch. Aber
die Geretteten, die Siegreichen stehen aufrecht, ein stolzes
Triumphlied im Busen, alles Dasein mit ihrer Schénheit ver-
schénend, mit ihrem Gliick begliickend.

Aber schlagt nicht auch zuletzt fiir die Gliicklichen, die
Schénen eine angstvolle Stunde? Aus Wille und Zeit, hatten
wir gesagt, baut sich die Welt. Im Kampfe mit der Zeit, die
ihn spaltet und hemmt, schafft sich der Wille die Form, die Ge-
stalt, das Leben. Aber wird nicht doch immer wieder die Zeit
iiber den Willen Herr? MuB nicht jede Gestalt wieder verfallen?
Jede Gestalt — ein schéner Ton aus der unharmonischen Tiefe
heraus, Aber auch verhallend, verklingend wie jeder Ton. Als
letzter Feind und Verneiner, der unseren ganzen Schénheits-
traum verweht, der uns zuriickschleudert in die Armut, in die
Gebrechlichkeit, aus der wir den Menschen durch seine Kraft

322

L

li;
ih
hi

MmN MmN O A R

wh



—

T——
iches Ay
ht noch ah
i.rnl Sieges.
kein SpaB,
& Wagnis
Ch wisse,
tur Heldey
' Verbitten,
1 Uber das
des Lebens
‘e mit den
inden, Sie
men, Wer
Er verun-
Jelt wieder-
heilig sein,
Z aus; aber
erschreckt,
reche nicht
lazu gehort
gelegt, fir
, der will

Sein Un-
ng herrscht,

Aus dem
uch. Aber
ein stolzes
onheit ver-

lichen, die
'eit, hatten
er Zeit, die
rm, die Ge-
jer die Zeit
' verfallen?
schen Tiefe
r Ton. Als
gchonheits:
mut, in dié
geine Kraft

Die kiinftige Religion.

zur Schénheit erlésen wollten, als dieser letzte, wie es scheint,
unbesiegbare Feind erhebt sich mit finsterer Macht der Tod, der
unerbittliche. Was kann den Tod besiegen? Wir haben diese
Frage vergessen. Die Menschen irren und taumeln durchs
Leben hin. Es scheint, der Tod hat keine Macht @iber sie. Aber
sie haben sich den Gedanken an den Tod nur aus dem Sinn ge-
schlagen. Sie haben diesen Gedanken erdriickt, erstickt. Aber
das schafft keine wahre Ruhe. Man darf einem Gegner nicht
aus dem Wege gehen. So bleibt er hinterriicks eine Gefahr.
Man muB ihn aufsuchen, besiegen. Dann steht die Seele fest
und aufrecht. So halte es der Mensch auch mit seinem furcht-
barsten Gegner, dem Tode.

Was ist der Tod? Wer kann uns den Tod besiegen? Das
Leben ist ein Versuch, ein Wagespiel des sehnsiichtig leidenden
Willens, der seine Gestalt und Schénheit will. Wie oft mifi-
lingt ihm dieser Versuch! Wie oft zerfillt die Gestalt, ehe sie
ihre Schonheit gefunden! Rauhe Stiirme schiitteln so viele
hoffende Friihlingsbliiten. Und auch der Wille, der seine
Schonheit errungen hat, der sich ganz in Form gegossen
hat, der ganz Gestalt, ganz Leben ward, der keinen klein-
sten Tropfen in seinen verborgenen Fassern vergessen hat,
sondern alles ausgeschiittet hat, daB es in dem Kelche seines
Lebens perlt und schdumt, auch dieser vollendete Wille ist dem
Tod verfallen. Dadurch d a8 er vollendet ward, dafl er nichts
vergaB, daB nichts Ungeformtes, Unerlostes mehr in ihm ruht,
daB er sich ganz erschépfte, damit gibt er wieder dem Tod sein
Recht. Die Schénheit ist ein Geschenk des Augenblicks, Ist
dieser Augenblick erreicht, kam die Schénheit zum Lichte, fand
der Wille sein Ziel, so mufl er wieder zuriickebben. Das Chaos
wird wieder Herr iiber die Schénheit. Das Nichts besiegt wieder
den Willen. Er hat dem Nichts eine Schonheit, eine Gestalt
abgerungen. Nun schleicht wieder das Nichts herbei und lost
die Schonheit auf. Und wie im einzelnen, so im ganzen. Wenn
aller Wille organisiert ist, wenn der ganze Wille Schonbheit,
System geworden ist, wenn die Welt ein einziger schon gefc.;rmtn?r
Organismus ist — was die Welt gewiff nicht ist; Chaos ist die
Welt im weitesten AusmaB noch, sie sucht noch ihre Schonheit —
aber denken wir uns diese Entwicklung zur Hohe gela.ngt! de.n
ganzen Willen hin- und ausgegossen in seiner Schonheit, 1n
seiner Gestalt vollendet, dann staut unzweifelhaft auch der

-3

323



=== - N ———
B e R aatetet S R

Zweiter Teil.

Schépferwille in seiner Ganzheit zuriick. In seinem Ringen nach
Schonheit und Gestalt hat er sich verzehrt, nun verfillt er wieder
dem Chaos. Wenn der Welt eine Zweiheit zugrunde liegt, so
miissen diese Gegensdtze auch in ihrer Herrschaft wechseln.
Die beiden Urgegensétze des Daseins vollfiihren einen rhythmi-
schen Gang miteinander. Dem Schritt muB der Gegenschritt
folgen. Tag und Nacht, Helle und Dunkelheit, Schénheit und
Wirrsal, Ordnung und Wiiste, Leben und Tod miissen auch im
Allsein wechseln. Noch sind wir Jiinger des Tages. Ein un-
endliches Schénheitssehnsuchtslied klingt noch durch alles Da-
sein. Der Wille lechzt und strebt noch unerséttlich. Sein Reichtum
diinkt ihn unerschopflich. Aber irgendwann legt sich der Schleier
des Nichts auch wieder iiber den Allwillen. Die Zeit hat ihn
aufgerieben. Er hat gesiegt, nun aber muB er wieder unterliegen,
und so in ewigem Wechsel. Aber ich sage: dem Tode des Schénen
ist der Stachel genommen. Alles Reife will sterben; denn es kann
sein Gliick nicht tragen. Alles Reife lechzt nach dem Tode.
Wer seine Schénheit fand, wer seinen Willen ganz in Form ge-
bracht hat, daB er bis auf den letzten, versprithenden Rest Gestalt
gefunden hat, daB er ganz und gar lebt, daB er in ihm wie in
einem beengenden GefiBe quillt und schiumt, — der lebt in
einer seligen, aber auch zugleich in einer schweren Spannung.
Das Herz ist ihm immer wie zum Zerspringen voll. Es gibt nicht
nur Trinen des Schmerzes, sondern auch Trinen des Gliickes.
Das héchste Gliick wird fast ein Schmerz. Selig ist der Rausch
der Schonheit. Aber fast ertrigt ihn nicht das Herz, Es mub
sich in Trdnen entladen. Und einen Schritt weiter noch, so
winscht es selbst den Tod. Hast du noch nie einen groflen
Augenblick erlebt? Wenn du einen erlebt hast, so wirst du wissen,
daB, als der Rausch am héchsten war, als du fast im Taumel
deines Gliicks vergehen wolltest, du den Wunsch hattest, es
méchte ein Ende nehmen. Denn du vermochtest das Gedrange
dieser Seligkeit nicht mehr zu fassen. So der Gliickliche mit dem
Leben. Der Gliickliche wandelt trunken auf der Scheide zwischen
Tod und Leben, immer zu beidem bereit. Vor dem Tode bangt,
wer im Leben nicht satt ward, wer seinem Willen nicht ganz
Geniige tat, wer in seinem Innern irgend ein Heiliges, Edles
hat verkiimmern, vermodern lassen. Der allein bangt vor dem
Tode, hat er doch nie das Gliick seiner Schénheit, den Rausch
seiner rhythmischen Vollendung nie gekannt, vermége welcher

324

nmm—
e

seine
sollte
durcl
sich
fand,
den
an d
Arm
erlos!
naht.
sterb:
N
Lebe!
ziges
liche:
Feing
geme
die &
der X
ohne
Anre
losch
oder
nenn
die |
kanr
fliich
Aug
blick
nis,
Lebe
ist r
Wer
nach
sehn
keit
Ung!
es d
Ewi;__:
Seine



‘-__-_""‘--.
___—-‘-"""-
igen Nach
Er wiedep
* liegt, g,
Wechse]p,
- Thythmi.
-Benschritt
mheit yng
1 auch jm
Ein un.
alles Da.
Reichtum
er Schleier
it hat ihn
nterliegen,
s Schonen
in es kann
lem Tode,
Form ge-
est Gestalt
im wie in
er lebt in
Spannung,
gibt nicht
s Gliickes.
er Rausch
Es muf
noch, so
»n grofBen
du wissen,
n Taumel
jattest, €5
Gedrange
e mit dem
. zwischen
yde bangt,
icht ganz
res, Edles
yor dem
n Rausch
- welcher

Die kiinftige Religion.

seine Seele bis in ihr Unterstes, Tiefstes hinein erklingt. Wie
sollte er nicht noch hungrig sein! Der Wille aber, der ganz
durch Form zum Ausdruck kam, der siegreich aus seinem Chaos
sich zur Schénheit, zum Leben erhob, der sein ganzes Geniige
fand, der sich voll erschépfte, ein solcher Wille geht trunken in
den Tod. Er ist iiberladen vom Gliick der Schénheit. Er zerbricht
an diesem Ubergliick. So breitet er dem Tode freudig seine
Arme aus. Da er ganz Form, ganz Schénheit ward, ward er
erlost. Nun zuckt er nicht mehr, wenn der Schatten des Todes
naht. Er hat seinen Sinn erfiillt, Wie sollte er nicht gerne
sterben wollen!

Nur da es ewig vom Nichts umringelt ist, darum hat das
Leben diese heile Glut. Lieben kannst du nur, was du als ein-
ziges liebst. Alle wahrhafte Liebe ist Liebe zu etwas Unersetz-
lichem, Unwiederbringlichem. Darum ist der Tod nicht der
Feind, sondern der Freund des Lebens. Wille und Nichts bauen
gemeinsam die Welt; aus ihrer Begattung nur kann das Leben,
die Schonheit erstehen, Begreife den tiefen Sinn der Zweiheit,
der Spaltung im Dasein. Ohne die ewige Furcht vor dem Tode,
ohne die ewige ernste Mahnung des Nichts, ohne den steten
Anreiz des drohenden Abgrundes wiirde der Wille erlahmen, er-
léschen. Der Tod, das Nichts, die Zeit, die Vergdnglichkeit —
oder wie du die geheimnisvolle verneinende Kraft im Dasein
nennen willst — jagt den Willen hinein in das Leben, die Gestalt,
die Schonheit. Der Wille, ewig vom Nichis gereizt, gehetzt,
kann sich nicht anders retten, als daBl er sich in die Schénheit
fliichtet. Ewig vom Nichts umlagert, umlauert, mufl er den
Augenblick zur héchsten Weihe gestalten, dafl der schéne Augen-
blick ihm iiber die Wiiste des Nichts hiniiberhelfe, ihn die Finster-
nis, die Nacht vergessen lasse. So erzeugt auch das Nichts das
Leben; so ist auch der Tod der Vater des Schénen. Das Ewige
ist nicht das Wertvolle, Heilige, Schéne. Das Ewige ist das
Wertlose, Wiiste, Gestaltlose. Nicht das Vergdngliche sehnt sich
nach dem Unverginglichen. Umgekehrt, das Unvergéngliche
sehnt sich ewig nach dem Verginglichen. Die gestaltlose Ewig-
keit sucht die Gestalt als ihre Erlosung. Das Ewige ist das ewig
Ungliickliche, Leidende, Bangende. Der Zauber der Qestalt hat
es der Ewigkeit angetan. In der Gestalt will sich dl‘e wogende
Ewigleit rthythmisch gliedern und sich so erlésen, sich so von
seiner Wiiste heilen. Zwar die Gestalt bezahlt sie mit dem Tode,

325



I
I

T R SR R

—

o P TP O

Zweiter Teil.

mit der Verginglichkeit. Aber der Adel der Gestalt, die klin-
gende Musik der Gestalt, das Gliick der Gestalt wiegt die ganze
Wiiste der Ewigkeit auf. E in schoner Ton aus der grausigen
Tiefe heraus, und der Allwille entziickt sich an dieser verklingen-
den Schénheit, er vergiit das Leiden seiner Ungestalt, er hat
sich erlést, er erlebt einen seligen Augenblick. Nicht der Augen-
blick will sich zur Ewigkeit ausdehnen, erweitern, sondern die
Ewigkeit will sich zum Augenblick verengern, verdichten. Im
schonen Augenblick der Gestalt jauchzt die gestaltlose Ewigkeit
auf. Das Leben ist wie der verrinnende Schaum auf der Ober-
fliche des Meeres der Ewigkeit, den der gestaltlos wogende
Schlund nach oben spiilt. Aber nur in diesem tanzenden, fun-
kelnden, glitzernden Schaum liegt alle Schonheit, liegt alle
trunkene Lust des Meeres der Ewigkeit. Man wollte den Men-
schen im Grenzenlosen heimisch machen. Dies war das zweite,
was man vom religiosen Menschen heischte. Das erste war,
daB er sich an einen Gott anschlésse, das zweite, daBl er seinen
Blick iiber die Erde hinauswerfe und im UnermeBlichen hausen
lerne. Aber das Grenzenlose ist nicht fiir den Menschen. Im
Grenzenlosen taumelt er. Verschweifen wir uns nicht. Halten
wir im Begrenzten Stand. Hold sind alle Schranken. Nur die
Schranke, die Grenze wirkt die Schonheit, ist die Schonheit.
Die Schranke, die Grenze ist nicht ein Ungliick, eine Fessel, eine
Schwiche. Die Grenze ist die Stidrke, die Entfaltung, das Gliick.
Das Ewige w il sich begrenzen, sich zu festen Gebilden fiigen,
sich in schénen Schranken gliedern. Ich weil, du suchst die
Schonheit. So schaffe dir auch den Glauben an, der diese Schon-
heit erzeugt. Nur der heilige Glaube an die Gestalt als an das
einzige Leben, die Ehrfurcht vor dem MaB, der Grenze konnen
die Schonheit schaffen. Umarme die Gestalt, trinke allen Zauber
der Gestalt. VergiB die Ewigkeit, gib dich hin an die Vergdng-
lichkeit. So gebierst du die Schénheit. Mit deiner Schénheit
aber erlést sich in dir die Ewigkeit. Im Gliicke deiner Schonheit
vergiBt du Anfang und Ende, Geburt und Tod. Wie zwei Liebende
in seliger Zwiesprache Raum und Zeit vergessen — sie kosen
miteinander, sie wissen nichts von Vergangenem oder Zukiinf-
tigem, sie sind ganz dem Augenblick verfallen, im Jetzt ver-
loren — so der Gliickliche mit dem Leben. Du glaubst, du
kennst das Leben. Aber du kennst das Leben nicht. Du haspelst
dein Leben nur ab. Spinne dich ein, webe dich ein. Nur wenn

326

du
50

hal
nof
Lel
zZu

leb

scl
ges
ist

1ic
Ch
Se;

mi
Ab
h();
So



—
___-‘-_-"‘--..

die klin.
die ganze
Kf&usige11
Erk]i]lgen_
It, er ha
er Augen.
mdem die
nten, Im
* Ewigkeit
der Ober.
' Wogende
nden, fun.
Hegt alle
den Men-
das zweite,
erste war,
} er seinen
1en hausen
schen, Im
1it. Halten
1. Nur die
Schonheit,
Fessel, eine
das Gliick.
Iden fiigen,
suchst die
iese Schon-
als an das
1ze konnen
llen Zauber
e Vefg‘a'mg-
- Schonheit
- Schonheit
ei Liebende

sie kosen
er Zulkiink-
| Jetzt ver-
slaubst, du
Du haspelst
Nur went

Die kiinftige Religion.

du dich dem Leben ergibst, ergibt sich das Leben dir. Wenn du
so lebst, so liebend lebst, so schopferisch lebst, dann bist du er-
haben iiber alle Vergianglichkeit. Dann ist dir der Tod nur der
notwendige dunkle Grundton im Dasein, der die Melodie des
Lebens nur um so heller erklingen 148t, der ernste Mahner, der
zu allem Leben, zu allem, was Gestalt hat, warnend spricht:
lebe, lebe!

Dies ist die Religion der Griechen, die unbewuBte Religion
Homers. Homer ist nicht nur das schonste, es ist auch das
weiseste, tiefste Buch der Erde. Denn es hat das Leben. Es
zeigt das Leben in unnachahmlichem Glanze. Nicht die Schon-
heit Homers erschiittert uns, sondern der Glaube, der diese Schén-
heit erschuf. Was waren dies fiir Menschen, welche Gldubigen
des Lebens, der Gestalt! Das war ein herrlicher, vielverheiBender
Anfang Europas. Aber das Griechentum erfiillte seine Aufgabe
nicht; es schuf nicht die zu Homer gehdrige Religion. Es gibt
Tragik nicht nur im Einzelleben, sondern auch im Vélkerleben.
Das Griechentum erlitt auf der Hohe Schiffbruch. Das Griechen-
tum gipfelt in Platon. Aber Platon war der letzte Grieche und
zugleich der erste Christ. Es ist ein wunderbares Doppelspiel
in Platons Seele. Platon war das Verhdngnis Europas. Er
fluchte dem Griechentum, er strich sein eigenes Volk durch.
Man méchte noch heute wehe, wehe! rufen iiber diese Tat. So
brach er der asiatischen Religion die Bahn. Alle asiatischen
Religionen haben einen Klang der Miidigkeit, der Schwdche,
der Sehnsucht aus dem Menschen heraus. Sie blicken zweifelnd,
verstért auf das Leben. Sie wollen das Leben nicht stirken; sie
zittern vor ihm. Sie suchen ihm zu entfliehen, es abzuddmpfen.
Darum schlift auch Asien, seitdem diese Religionen dort herr-
schen, einen ewigen Schlaf. Was aber in Europa GroBes geschah,
geschah vor dem Christentum — denn auch das Christentum
ist wie alle asiatischen Religionen eine Religion des Todes und
nicht des Lebens — oder nach dem Christentum, als das
Christentum schon wankend wurde, tr otz des Christentums.
Seitdem, seit es wieder zu erwachen begann, sucht Europa eine
Religion des Lebens. Das Leben bricht wohl hin und wieder
mit wilder Urkraft hervor, in den Nibelungen, in Shakespeare.
Aber es fehlt der letzte Adel, die letzte Schonheit. Es fehlt der
homerische Glanz. Es ist ein erkdmpftes, ertrotztes Leben.
Sonst aber ist alles hochste Schaffen Europas ein deutliches,

327



Zweiter Teil.

unablissiges, sehnendes Suchen nach Leben. Die Renaissance,
die reichste, iippigste Bliite des europdischen Lebens gipfelt in
Michelangelo.  Aber was ist Michelangelo anders als ein
schmerzhaftes, krampfhaftes Suchen nach Leben? Und ebenso
Goethe. Goethe kommt Homer am néichsten. Er hat fast
das Griechentum. Aber auch Goethe noch bleibt ein Suchender,
Warum ist Faust das tiefste Gedicht der neueren Menschheit?
Weil Faust das Leben sucht. Wir aber wollen nicht ldnger
Suchende sein; wir wollen endlich Habende sein. SollEuropa nicht
auch eine Religion haben? Sollen wir immer nur von fremdem
Gute leben? Immer nur ein Nachhall, ein verspiateter Traum?
Schaffen wir eine Religion des Lebens, eine homerische Religion
des Menschenadels, der selbsterlosenden Kraft im Menschen, der
Verehrung der Gestalt als des einzigen Lebens, der Erldsung
durch Schoénheit. Mit dieser Religion bekommt der Mensch
seine Unschuld wieder wie die Blumen und Steine und so kann
er ein Leben schaffen wie einst das griechische, das die Jahr-
tausende iiberstrahlt, an dem sich Jahrtausende satttrinken und
es doch nicht erschopfen. Denn es ist die Krone der Menschheit.
Es ist der Inbegriff der Menschheit. Drum strahlt es iber alle
Menschheit hin.

328

ERS

ZW1



	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296
	Seite 297
	Seite 298
	Seite 299
	Seite 300
	Seite 301
	Seite 302
	Seite 303
	Seite 304
	Seite 305
	Seite 306
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309
	Seite 310
	Seite 311
	Seite 312
	Seite 313
	Seite 314
	Seite 315
	Seite 316
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319
	Seite 320
	Seite 321
	Seite 322
	Seite 323
	Seite 324
	Seite 325
	Seite 326
	Seite 327
	Seite 328

