
Universitätsbibliothek Wuppertal

Das klassische Ideal

Horneffer, Ernst

Leipzig, 1906

3. Der Mensch als Schöpfer, die Religion des neuen Heidentums

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-3885

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-3885


s

_
Die künftige Religion .

_

ä^ DlER MENSCH ALS ^ «
Töpfer , die Religion ''

..
s NEUEN HEIDENTUMS

R* ί /

W ir nahen uns dem schwierigsten Teil unserer Aufgabe, zu¬
gleich aber dem, an welchem uns am meisten liegt. Denn

alles , was ich bisher ausgeführt habe, bleibt ohne Sinn und Inhalt ,
es fehlt die Krönung , wenn ich nicht religiöse Gedanken selbst
mitzuteilen weiß , die uns beglücken. Nach diesen lechzt unsere
Seele wie nach ihrer nötigsten Nahrung . Wie die künftige
Form des religiösen Lebens sein muß , mag mancher wissen.
Alles, was ich in meinen beiden ersten Reden gesagt habe, konnte
jeder sagen . Ein wenig Ehrlichkeit — und jeder mußte als Wahr¬
heit erkennen , was ich dort ausgeführt habe . Ich fühle keinen
Stolz darob . Auch steht mir alles dort Gesagte felsenfest. Ich
wäre bereit , mir dafür den Kopf abschlagen zu lassen, daß das ,
was ich behauptet habe , die Wahrheit ist . Die Menschheit wird
traurig verkümmern , wenn sie nicht den Weg einschlägt, den ich
ihr gewiesen habe . Aber ich bange und zage, nun ich von der
Religion nach ihrem Inhalte reden soll . Hier muß ich eine
ganz andere Scham überwinden . Und nur der Umstand, daß
unsere Zeit so schmerzlich nach neuen , befreienden Gedanken
über den Sinn des Lebens darbt , kann mich bewegen , hierüber
mich auszulassen . Ich weiß zu gut , was es heißt , an die höchsten
Fragen heranzutreten , sich vor die letzten Rätsel des Lebens zu
stellen und nur eine einigermaßen befriedigendeLösung zu geben,
daß wir für einen Augenblick das Fragen einstellen. Aber nach
dieser Beruhigung verlangt die menschliche Seele . Es hilft nicht ,
die Blicke abzuwenden . Immer wieder gähnt vor uns der Ab¬
grund der Ewigkeit . Wir beben solange, bis wir uns diese
finstere Höhle erleuchtet haben und ohne Schauder hinunter¬
blicken .

Nur auf dem Hintergründe des großen, umfassenden Daseins
kann dem Menschen das Leben wert werden. Der tiefe Einklang
nur, den er seinem Leben mit dem allgemeinen, allgewaltigenSein
gibt , kann in seiner Seele Hochgefühle erwecken. Dann nur
kann die große Begeisterung über ihn kommen . Der Mensch

287



Zweiter Teil.

muß das ganze All in sein Gefühl nehmen , muß gleichsam die
Unendlichkeit aufsaugen . Das leiht seiner Seele erst volle
Schwungkraft , das verdoppelt, vertausendfacht seine Stärke und
Leidenschaft . Nie hat ein solcher Mensch zuvor gewußt, was er
an Kraft , an Wille in sich barg . Sein eigenes brausendes Herz
erweckt ihm Schauder . Er ist über sich selbst hinaus gehoben.
Ohne dieses Band mit dem Unendlichen fühlt sich der Mensch
als ein verrinnendes , verstoßenes Atom des Alls . Er ist abge¬
sprengt vom großen Dasein und so zerhackt er sein Leben, für
das er keinen Sinn mehr begreift, das ihm ein Spiel , ein Nichts
ward , in lauter kleine wertlose Stücke. Das Tier und alles, was
unter Menschen Tieres Art ist, mag mit kurzen Freuden und Lei¬
den dem Augenblicke leben. Der Mensch bedarf ein Größeres.
Er muß sein Leben als Ganzes gestalten . Dies aber kann er nur ,
wenn er es an das große Leben angliedert . Er muß alle Bäche
des Seins in seine Seele leiten, daß sie hier mit- und weiterströmen .
Schränkt er sich in seinen nächsten Grenzen ein, stellt er sich
nur auf sich und genießt, was der Tag ihm bringt , so stirbt er als
Glied dem großen Dasein ab . Seine Würde als Mensch hat er
preisgegeben. Zwar die höchsten Fragen türmen sich vor uns
wie fürchterliche Ungetüme auf . In unnahbarer Hoheit blicken
spöttisch diese erhabenen Rätsel auf uns herab , daß Ehrfurcht
und Zweifel das Herz lähmen . Und dennoch, will der Mensch
nicht ganz auf sich verzichten , muß er es wagen diese hehren
Göttinnen anzugreifen . Nur auf dem Untergründe der ganzen
Welt kann der Mensch sein Leben erbauen . Will der Mensch
die Welt bemeistern, will er das All gewinnen, so mag er wissen,
daß er etwas Unmögliches will , und dennoch muß er es wollen.
Mag das mühsam errichtete Gebäude des einen Geschlechts immer
wieder in sich Zusammenstürzen, das nächste Geschlecht muß
von neuem an das große Werk gehen und ein anderes gründen .
Nie kann der Mensch für die Dauer in der Welt als Heimatloser
schweifen. Er bedarf letzter Begriffe, letzter Wahrheiten , auf
denen er ausruht . Und so schreiten wir denn ans Werk . Suchen
auch wir wieder zum tiefsten Lebensquell vorzudringen . Wir
wissen, daß wir damit nach Unerreichbarem streben . Aber es
treibt ‘ uns unaufhaltsam vorwärts . Und langsam , langsam
nähern wir uns vielleicht dem Ziele . Zaghaft und mutig , de¬
mütig und stolz greifen wir wieder nach der Krone der Menschheit.
Kämpfen wir wieder den Kampf mit dem Drachen Ewigkeit.



Die künftige Religion .

Wenn wir ihn nicht erlegen , können wir ihn vielleicht für eine
Weile verscheuchen . Der Mensch muß wieder freier atmen ange¬
sichts des großen Lebens. Hoffnung soll wieder bei ihm ein¬
kehren . Er muß wieder Mensch sein, was Mensch sein heißt.

Aber wie finden wir nun den Schlüssel zum Leben , das Ver¬
ständnis für das geheimnisvolle Allleben , das uns immer umwebt
und uns doch so fremd, so dunkel bleibt? Hier ist schon viel
gewonnen, wenn wir wenigstens wissen, wie das Wesen des
Daseins jedenfalls nicht ist, welche Richtungen des Denkens
uns abgeschnitten sind, daß wir sie nicht weiter verfolgen können.
Diese Einsicht des Irrtums öffnet uns vielleicht das Auge für
die Wahrheit , für den Weg , auf dem wir bessere Früchte brechen
können .

Hier ist zu sagen , daß das alte Weltbild, wie es uns überkom¬
men ist, der Glaube an einen Gott, sei dieser nun über der Welt
oder ausgegossen in der Welt , uns nicht mehr zusagt , daß diese
Auffassung vom Weltwesen mehr und mehr schwindet. Eine
bewußte, überlegte , planmäßige Schöpfung und Leitung der Welt,
ein durchweg sinnvoller Aufbau des Weltganzen ist uns nicht
mehr glaubhaft . Auf den Gedanken der bewußten Welt¬
schöpfung konnte man nur verfallen , wenn man die Welt
als fertig vor sich sah , wenn man die Welt in ihrem letzten
Ergebnis , so wie sie sich jetzt dem Blicke des Menschen dar¬
bietet , betrachtete . In diesem reifen, späten Zustande allerdings
mußte die Welt wohl auf den unbefangenen , durch Wissen und
Erfahrung nicht belehrten Geist den Eindruck eines vernünftigen,
weise angelegten , weise durchgeführten Werkes machen . Und
die ersten Ergebnisse der Wissenschaft schienen diese Annahme
nur zu bestätigen . Als man einen Einblick gewann in das Ge¬
triebe der Natur , in die unabänderlichen , stetigen, harmonischen
Gesetze der Natur , da erst glaubte man das Wirken und Schaffen
Gottes recht zu erkennen , hier glaubte man ihn unmittelbar am
Werke zu sehen . Hier , meinte man , könnte man seine Tätig¬
keit und also auch seine Existenz mit Händen greifen. Und so
konnte man wohl, vom Anblick dieser anscheinend so weisen
und erhabenen Wirklichkeit berauscht , den Traum von der
besten aller möglichen Welten träumen . Da konnte man recht
schwelgen in der Bewunderung des allmächtigen Urhebers und
Schöpfers der Dinge. Aber auf diese begeisterte Schwärmerei
folgte ein jäher Rückschlag . Wir haben das Auge abgewendet

Horneffer , Das klassische Ideal . 289
19



Zweiter Teil .

von der seienden, fertigen Welt . Wir haben einen Blick ins kam
Werden getan . In der Wissenschaft hat sich ein völliger Kräi
Umschwung vollzogen. Die Wissenschaft ist heute nicht mehr Das
bloß eine beschreibende , sondern eine erzählende . oft ,
Nicht wie die vorhandene Welt beschaffen ist, erregt heute Durc
in erster Linie unsere Wißbegier, sondern wie sie geworden und
ist, wie sie sich baut , erzeugt , entwickelt , wie ein Zustand aus staui
dem andern gefolgt ist, wie die Welt gewachsen ist. Die oft il
Erkenntnis ihrer vorhandenen Eigenschaften gilt uns nur als kanr
die Voraussetzung , die Vorbedingung der tieferen und wert- stalti
volleren Einsicht , wie sich die Welt zu dem, als das sie heute die e
sich gibt, entfaltet hat . Diese Betrachtungsart hat das ganze gegei
alte Weltbild umgeworfen. Wir sehen jetzt in die geheime Werk- un (j t
statt der Natur . Und hierbei müssen wir wahrnehmen , wie oft an Qi
die Natur in die Irre geht . Die edelsten Bildungen, die die Natur er 5 ;
mit großer Anstrengung hervorgebracht hat , werden oft hatte
schmählich wieder vernichtet . Umgekehrt , das Unedle, Ge- un (j
meine und Schlechte, das den Gang der Entwickelung hemmt , zersti
besteht häufig über Gebühr lange und führt eine freche Herr- könn
Schaft . Wir sehen die Natur vielfach mit den plumpsten dannMitteln wirken . Die wichtigsten , bedeutsamsten Angelegenhei- sameten , wie z . B . Fortpflanzung und Zeugung , sind vielfach dem
rohesten Zufall überlassen . Wir müssen auf ein tiefes Unver- Gotte
mögen der Natur schließen, wenn wir sehen , daß sie oft nur auf
weiten Umwegen ihr Ziel erreicht . Gewiß , ein Streben liegt in Vernder Natur , ein Streben nach aufwärts , ein Wille zum Höheren —
wir werden noch näher prüfen , was dieser Wille zum Höheren ®

hochcist — aber sie kommt nur mühsam vorwärts . Sie schweift oft
auf kostspielige Seitenpfade ab . Sie ächzt und keucht bei ihrem a n
Gange. Hilflos, sich selbst überlassen ringt sie mit schweren vernu
Widerständen , die sie in ihrem Schoße birgt . Nein , kein ver- träger
nünftiger , einsichtiger Geist hat diesen Lauf geleitet. Schon Slnc* a
nach menschlichem Ermessen hätten unzählige Ziele auf viel W
einfacherem , geraderem Wege erreicht werden können . Welche wollt ;
bodenlose Verschwendung herrscht im Haushalte der Natur ! Wle w
Welche Verheerungen brechen oft über die zartesten Schöpfungen ein G<
der Natur mit entsetzlicher Gewalt herein ! Und doch liegt Welt
der Natur an solchen Bildungen. Denn sie würde nicht so viel solche
Kraft und Mühe aufwenden, um sie hervorzubringen . Hat sie sie vorhai
aber erreicht , hat sie aus ihrem Schoße edle Kinder geboren , so der W

Und t
290



Cn
.

Blick ins
ein vöHiger

e n*cht mehr
' ählende ,
■ crregt heute i
^ ' worden
Zustand aus

1e n ist . Die
uns nur als

n und wert-
das sie heute
at das ganze
- heime Werk· i
imen , wie oft
die die Natur i
werden oft
Unedle , Ge-

rlung hemmt,
freche Herr - I

;n plumpsten
Angelegenheit
vielfach dem
tiefes Unver -

;ie oft nur auf
Ireben liegt in
m Höheren - j
zum Höheren
e schweift oft
icht bei ihrem ;
mit schweren ;
ein , kein ver¬
leitet . Schon
Ziele auf viel
men . Welche
e der Natur!

, Schöpfung· ®
doch l * e ^

. nicht so viel

n . Hat sie sie

er geboren,
»

_ Die künftige Religion .

kann sie sie oft nicht retten . Sondern sie selbst, mit anderen
Kräften , schlingt sie wieder vorzeitig in ihren Schoß hinein.Das Dasein gewährt vielfach einen chaotischen Anblick. Es ist
oft, als blickten wir in einen unheimlichen Hexenkessel hinein.Durch die Natur schreitet oft mit wuchtigen Schritten die Tragödieund läßt ihre entsetzensvollen Spuren zurück . Gewiß , auch viel
staunenswert Zweckmäßiges bringt die Natur hervor. Sie erreicht
oft ihr Ziel, und eine Gesamtabrechnung , ein Überblickdes Ganzen
kann uns nur die höchste Bewunderung vor den mächtigen Ge¬
staltungskräften der Natur abnötigen . Aber diese Seite ist nur
die eine Seite der Natur . Ihr steht ein schlimmes Gegenstück
gegenüber, das man nicht vergessen darf . Nicht ohne triftigen
und tiefsinnigen Grund hat die ältere Zeit, die noch fest und ehrlich
an Gott glaubte — heute tut das selbst der Frömmste nicht mehr ,
er bildet es sich nur ein, an Gott zu glauben — die ältere Zeit
hatte mit tiefem Bedacht dem guten und weisen Gotte einen bösen
und schlimmen Gott gegenübergestellt, der jenes Gnadenwerk
zerstören will . Wir glauben nicht mehr an den bösen Gott. So
können wir auch nicht mehr an den guten Gott glauben . Denn
dann haftet an diesem alles Wilde und Furchtbare , alles Grau¬
same und Dumme , alle Fäulnis und Verderbnis im Dasein. Das
aber widerspricht sich. Wenn wir etwas an dem Wesen
Gottes als unerläßliche Eigenschaft voraussetzen müssen, so ist
dies die Eigenschaft der Einsicht , der Weisheit, der unbegrenzten
Vernunft . Ohne diese Eigenschaft wäre der Begriff Gottes
völlig hohl . Auf diese Eigenschaft hin , um einen Träger für die
höchste Ausbildung und Vereinigung der Vernunft zu haben,
hat man überhaupt den Begriff Gottes gebildet. Aber diesem
vernünftigen Charakter , den die Welt als das Werk Gottes
tragen müßte , spricht alle Erfahrung Hohn . Zum mindesten
sind auch furchtbare Gegenkräfte und Hemmnisse am Werk.

Wenn man aber einwendet, dies , gerade dies habe Gott ge¬
wollt; er habe die Welt sich selber überlassen, daß sie erprobe,
wie weit sie mit ihren Kräften kommen möge, so ist zu sagen:
ein Gott, der außerhalb der Welt steht , der sich nicht um die
Welt bekümmert , der nicht eingreift in den Lauf der Welt, ein
solcher Gott geht uns nichts an , der ist für uns so gut wie nicht
Vorhanden . Nur was irgendwie auf die Welt einwirkt , uns und
der Welt sich fühlbar macht , das allein lebt für uns, ist für uns.
Und behauptet man , Gott lebe und wirke in der Welt und auch

19 *
291



Zweiter Teil . ohne

all das scheinbar Unvernünftige , Widerwärtige , Mangelhafte ste^1

und Böse sei sein Werk , sei von ihm beabsichtigt, sei mit ein- sehn

gerechnet in seinen Weltenplan , den wir mit unserer beschränkten V01

Vernunft nur nicht zu fassen vermögen, so ist zu entgegnen : wir

einen anderen Maßstab als unsere Geistigkeit, unsere Auffas- n 'c^

sungskraft können wir an die Welt nicht anlegen , weil uns das

anderes nicht gegeben ist . Auf überraschend und bewunderungs- Färb

würdig planvoll und zweckmäßig gestaltete Einrichtungen der spür
Natur hin hat man den Begriff Gottes geprägt . Wenn entgegen- einsi

gesetzte Zustände als ebenfalls für die Welt bezeichnend aufge- so w

deckt werden, so hat man eben seinen Weltbegriff u m z u - Scha
bilden , hat man einen neuen Weltbegriff zu schaffen , man
der diesen Widersprüchen gerecht wird. Aber nicht darf man zusa
auf solche Erfahrungen hin seine Vernunft zum Schweigen rieh!

bringen . Denn aus dem Unvermögen des menschlichen Geistes so g:
ließe sich nur folgern, daß wir überhaupt keine metaphysi - zu.
sehen Vorstellungen bilden sollen, aber niemals , daß wir b e - geda
stimmte Vorstellungen glauben sollen. Das hieße sich das
nur auf den Gedanken der Vergangenheit schlafen legen, die i
nach dieser Auffassung ebensowenig Recht hatte wie wir, sich zu w
an die letzten Rätsel zu wagen.

Da der Glaube an Gott, an die allweise und planvolle Ge- st^r
staltung der Welt erschüttert ist, sucht man sich auf zweierlei Qjn |
Weise zu helfen. Entweder man stellt das Denken ein, man ,
schlägt alles nieder , was dagegen spricht , man verbindet sich ζιι^
die Augen — wir sahen eben, daß dies Verfahren nicht angängig
ist — oder man trägt jenen seltsamen Erscheinungen , der Tragik w
im Dasein, aller Unvollkommenheit und Sünde Rechnung , sucht j . ^
aber Gott hiervon möglichst zu entlasten , indem man ihn immer
weniger für die Welt verantwortlich macht . Dies aber kann ^
man nur so erreichen , daß man den Begriff Gottes immer mehr

7 ° weil
seiner Kraft beraubt , daß man ihn immer inhaltsleerer macht .
Wie hat man die ehemals kräftige Vorstellung von Gott nach ei£

und nach verdünnt und verarmt ! Immer mehr Sein und Gehalt Un^

hat man von ihr abgestreift, bis fast nichts mehr übrig blieb au*

und man schließlich Gott ganz in Rauch aufgehen ließ . Da man ^err

nicht mehr an Gott glauben kann , glaubt man wenigstens an kefi

das Wort Gott. So hat man etwas doch gerettet ! Unsere
Zeit ist sehr anspruchslos geworden. Wir haben gelernt , an
nichts , an strohernen Überbleibseln uns zu nähren . Wir beten m°|

292



Die künftige Religion .

Mangelhaft«
mit ein-

«schränkten
i entgegnen:
wre Auffas.
n , weil uns
wunderungs.
htungen der
rm entgegen-
rnend aufge-
ilf umzu -
zu schaffen ,
ht darf man
n Schweigen
, .:hen Geistes
e metaphysi-
daß wir be -
as hieße sich
:n legen , die
wie wir , sich

planvolle Ge·
auf zweierlei

ken ein , man
verbindet sich
ucht angängig
en , der Tragik
:hnung , sucht
ian ihn immer
les aber kann
. immer mehr

sleerer macht·
nm Oo« » *

•hr ubng u

U.i . ^
rette1 · ^
en gelern!’

.^

ohne Bedenken in ausgebrannten Tempeln. Aber allgemach
stellt sich bei allen starken und leidenschaftlichen Seelen ein
schmerzhafter , schneidender Hunger ein . Uns befällt ein Grauen
vor den öden Wänden unserer zerstörten Heiligtümer. Klagen
wir nicht länger dem verlorenen Gotte nach ! Man halte Gott
nicht mehr krampfhaft an den dünnsten Fäden fest ! Man lasse
das Tote tot sein und wolle es nicht immer von neuem mit der
Farbe des Lebens bemalen ! Ist Gott nicht mehr in der Welt zu
spüren — und hier i s t er nicht zu spüren , hier kämpft das Sein
einsam und verlassen mit sich selber einen schweren Kampf —
so wolle man auch nicht mehr jenseits aller Wirklichkeit Gottes
Schatten nachjagen . In allen Verhältnissen des Lebens muß
man irgendwann einen Schluß finden können . Fällt das Haus
zusammen , so hockt man nicht auf den Trümmern , sondern
richtet ein neues auf . Ward es uns an einem Orte zu enge,
so greifen wir nach dem Stabe und streben tapfer neuen Ländern
zu . Lassen wir endlich Gott ruhen , schaffen wir andere Welt¬
gedanken , die uns glaubhafter dünken und uns doch zugleich
das Leben wert und teuer machen .

Da der Glaube an einen vernünftigen Ursprung der Welt
zu wanken begann , verfiel man zunächst auf denentgegengesetzten
Weg. Wie immer , wenn man eine Enttäuschung erlebt hat ,
stürzte man sich in das Gegenteil der bisher geliebten und geehrten
Dinge, suchte gleichsam aus Trotz die der religiösen Auffassung
direkt entgegengesetzte Anschauungsweise auszubilden und aus¬
zubreiten . Hatte man ehedem alles Seiende auf den denkenden
Geist zurückgeführt , so versuchte man jetzt den umgekehrten
Weg, allen Geist aus der Welt herauszutreiben . Nur Körper¬
liches glaubte man in der Welt zu finden. Das , was man Geist ,
Seele nenne , das sei auch nur ein Körperliches, eine Bewegung
des Körpers . Und der ganze wunderbare Aufbau der Welt,
weit entfernt das Werk eines planvoll schaffenden, überlegten
Geistes zu sein, er sei umgekehrt das ganz zufällige Ergebnis
unbeseelter bewegter Massen. So suchte man die alte Wahrheit

auf den Kopf zu stellen . Indessen diese Auffassung, die unter

dem Namen Materialismus bekannt ist , hat niemals dauernd

befriedigt. Vorübergehend hat sie wohl Berühmtheit und Ein¬

fluß gewonnen . Aber immer wieder sehr bald und entschieden

hat man sich von ihr abgewendet. Es erscheint gänzlich un¬

möglich, das . Seelische auf das Körperliche zurückzuführen .

293



Zweiter Teil .

Selbst bei den Naturforschern , die die Hauptvertreter und Ver¬
fechter dieser Anschauung waren , denen es besonders nahe lag,
da sie sich immer nur mit Körpern befassen, auch nur an Körper
zu glauben , selbst bei ihnen scheint sich ein Umschwung der
Auffassung anzubahnen . Immer mehr löst sich ihnen die Ma¬
terie auf , so daß sie nur noch Kräfte übrig behalten . Wie dem
auch sein mag , so viel gilt uns heute als ausgemacht , das, was wir
Seele nennen , so unlöslich es auch mit dem Körperlichen ver¬
bunden ist, kann niemals selbst als etwas Körperliches aufgefaßt
werden. Wir können es nie aus dem Körperlichen ableiten .
Deshalb, wenn wir nach einem Weltgrund suchen , nach einem
letzten Zusammenhänge , einem allgemeinsten Grundwesen des
Daseins, etwas Seelisches wird dieses sein müssen . Denn das
Seelische ist das uns zunächst Gegebene , ja in gewissem Sinne
das uns ausschließlich Gegebene . Wir können niemals von dem
Seelischen absehen.

Ich glaube, die Wahrheit liegt wie so oft in der Mitte. Weder
ist die Welt Ausfluß und Zeugnis eines vernünftigen Geistes ,einer allmächtigen , weise waltenden , alles durchdringenden und
beherrschenden Vernunft , noch auch ist die Welt völlig seelenlos,das rein zufällige Spiel ungeistiger Massen. Ich glaube , Schopen¬
hauer hat hier das erlösende Wort gesprochen. Schopenhauer
geht aus vom Menschen. Er sucht nach dem Wesentlichen,dem Grundlegenden und Allgemeinsten in der Existenz des Men¬
schen und findet, daß dies nicht der Leib , aber auch nicht der
vernünftige Geist , sondern das Triebleben, der Wille ist . Geist
und Leib sind ihm Organe des Willens. Der Wille ist durch¬
aus das Fundament des seelischen Lebens der Menschen und
damit auch des leiblichen Lebens, das Schopenhauer ganzdem seelischen unterordnet und eingliedert. Was der Mensch
auch vornimmt , wie er sich auch gebärdet und äußert , immer
ist es ein Wille, der ihn beseelt, sein Tun hervorruft . Und wie
beim Menschen, so in der gesamten Natur . Als ewig bewegt
stellt sich uns die Natur in allen ihren Kindern dar . Aber was
ist diese Bewegung aller Naturerscheinungen , organischer oder
unorganischer ? Wie kommt sie zustande ? Wo hat sie ihre
Quelle ? Sind die Naturgebilde tote Massen, die an unsichtbaren
Ketten gezogen werden? Schopenhauer behauptet , die Natur
ist gleichen Wesens mit dem Menschen. Auch in der Natur
sind die Bewegungen das äußere Merkmal eines beseelten Inneren .

Auch h
einer se
ihren s
Wille t
verschi«
verlegt
Natur 1
unbeka:
Naturer
solche 1
der Nal
fassung
aneinar
neuerer
wicklun
großart
getrenn
steiglicl
Die gar
in einei
nungen
artig it
blutsver
Quelle,
gehört
Willen
vorbrinj
Sprunge
aller Ei
gibt es -
erst in
in den i
darin ol
aber , dj
nicht e:
Geist, n
ein uni
die Veri
unersät

Ich
294



Die künftige Religion .r und Ver.
S nahe lag ,40 Körper
hwung der
en die Ma.

Wie dem
was wir

liehen ver.
s aufgefaßt
n ableiten,
'ach einem
d wesen des

Denn das
w«m Sinne
k von dem

Weder
Geistes ,

den und
eelenlos ,
ichopen -
enhauer
ltlichen ,
les Men·
icht der
:. Geist
: durch-
len und
er ganz
Mensch

ert , immer
Und wie

vig bewegt
Aber was

scher oder
at sie ihre
^sichtbaren

die Natur

der Natur

n Inneren .

Auch hier stammt wie bei uns alle Bewegung , alles Leben aus
einer seelischen Triebkraft . Wille ist auch in der Natur , in allen
ihren so tausendfachen Formen das Wesenhafte , wenn dieser
Wille bei den einzelnen Wesen und Gattungen auch auf sehr
verschiedener Stufe der Ausbildung und Klarheit steht . So
verlegt Schopenhauer das innere Wesen des Menschen in die
Natur hinein und zwar nicht nur in den geheimnisvollen und
unbekannten Urgrund der Dinge , sondern in die unmittelbare
Naturerscheinung , in alles , was den Menschen umgibt . Auf
solche Weise ist der Mensch in die nächste Verwandtschaft mit
der Natur gerückt und umgekehrt . Diese metaphysische Auf¬
fassung Schopenhauers , die den Menschen und die Natur so eng
aneinander gliedert , hat nachträglich eine starke Stütze in der
neueren Naturwissenschaft gefunden , durch die berühmte Ent -
wicklungs - und Abstammungslehre Darwins . Durch diese
großartige Entdeckung ist der Zusammenhang des bis dahin
getrennten , zerspalteten Seins bewiesen . Wo wir früher unüber -
steigliche Klüfte annahmen , da sind jetzt Brücken geschlagen .
Die ganze schier unübersehbare Mannigfaltigkeit der Natur ist
in einem einheitlichen Flusse aufgegangen . Alle Naturerschei¬
nungen , der Mensch mit eingeschlossen , sind , so verschieden¬
artig ihr äußerer Anblick auch wirkt , dennoch letzten Endes
blutsverwandt . Es stammt alles aus einer gemeinsamen großen
Quelle . Und da jede einzelne Erscheinung Wille ist , wie wir
gehört haben , so werden wir auf einen einheitlichen allgemeinen
Willen schließen müssen , der die ganze Erscheinungswelt her¬
vorbringt , aus dem alle individuellen Gebilde der Natur ent¬
sprungen sind und aus dem sie ihre Kraft gesogen haben . Vor
aller Erscheinungswelt mit ihrer vielgeteilten Mannigfaltigkeit
gibt es ein allgemeines , umfassendes Urseelisches , das sich dann
erst in die Mannigfaltigkeit der Erscheinungswelt spaltet , sich
in den unzähligen Gestalten der Erscheinungswelt offenbart , sich
darin objektiviert , wie Schopenhauer sagt . Dies seelische Etwas
aber , das dergestalt die ganze Welt erfüllt und beherrscht , ist
nicht ein überlegter , vorausschauender , planmäßig schaffender
Geist , nicht eine Vernunft , die überdenkt und berechnet , sondern
ein unbewußtes dumpfes Begehren , ein wilder Drang . Nicht
die Vernunft , sagt Schopenhauer , sondern der Wille , ein heißes
unersättliches Begehren , das ist der Grundzug des Daseins .

Ich glaube , daß diese Auffassung der Welt eine große Ent -

295



Zweiter Teii .
Wes «

deckung ist, daß sich in der Richtung dieser Betrachtungsweise wom
das europäische Denken künftig bewegen wird. Ohne Zweifel yon ,
ist die Philosophie Schopenhauers nur ein erster Ansatz , sie ist
noch nichts Abgeschlossenes. Sie harrt noch der Ausgestaltung . maclAber ein fruchtbarer Same, scheint mir , ist hier gelegt, der mit .eider Zeit einst üppig aufgehen wird.

Worin liegt das Unvollständige der Schopenhauerschen Philo¬
sophie ? Wo hat die Ergänzung einzusetzen ? Nach Schopenhauer
ist die Welt Wille. Aber welcher Art ist dieser Wille ? Der Wille 1(

^
braucht einen Ausgangspunkt und ein Ziel . Was erstrebt der u
Wille ? Und wie kommt der Wille zum Aufbau der Welt ? Wie
kommt es , daß er gerade diese Gestaltung der Welt hervorbringt ? gern«
Worauf läuft das Streben des Willens schließlich hinaus ? Scho- **er 1
penhauer wußte keine andere Stellung zum Willen zu finden als ^urc
die , daß er den Willen verwünscht , und daß er eine Ertötung ,

^ bei
eine Selbstvernichtung des Willens fordert . Ihm ist die Welt der 1
ein einziger furchtbarer Fluch , der nur das einzige Ziel kennen sond
sollte, sich durch Selbstentsagung aufzuheben und so zu ent- diese
sühnen . Offenbar kann dies nicht das letzte Wort des Menschen Zuv «
gegenüber der Welt des Willens sein. Wir werden den furcht - I
baren Eindruck überwinden müssen , dem Schopenhauer im Men
ersten Schrecken erlag . Vielleicht daß wir durch eine genauere der
Bestimmung des WTillens wieder ein vertrauensvolleres Ver- hab«
hältnis zum Leben gewinnen, indem der Wille uns nicht als der
Fluch , wenigstens nicht notwendig als Fluch , sondern auch Ziel
als Segen erscheint , daß wir das durch Schopenhauer zerrissene Wer
Band zum Dasein wieder anknüpfen können . Eine genauere Will
Erkenntnis des Willens enthüllt uns den Willen, in dem wir alles ZUg]
Grausen erblicken sollten, vielleicht als eine Quelle unermeß- se ;n
liehen Glückes. 0(jei

Nietzsche hat als erster den Versuch gemacht , durch nähere au£
Bestimmung des Willens diesen des öden und unfruchtbaren
Charakters , den ihm Schopenhauer zusprach , zu entkleiden . ew j
Wie mir scheint , nicht mit vollem Erfolge. Indem Nietzsche an
seinen Blick auf die einzelne Lebenserscheinung, auf die ver- p^
schiedenen Individuen, Gruppen und Gattungen richtet , bemerkt
er, daß sich das Machtverhältnis unter diesen begrenzten Lebens-
formen ständig verschiebt. Jedes Wesen trachtet nach einer
größeren Ausdehnung seines Machtbereiches zu Ungunsten der
andern . Jedes Wesen will sich zwischen die es umgebenden

296



Die künftige Religion .
•^ ungsweise
)hne Zweite
nsat2> sie ist
Gestaltung,
ê8t , der mit

« chen Phil0.
»chopenhauer

Der Wille
' erstrebt der
r Welt? Wie
hervorbringt?
naus ? Scho-
zu finden als
ine Ertötung,
ist die Welt

ϊ Ziel kennen
d so zu ent- .
des Menschen
n den furcht-
ipenhauer im
eine genauere
volleres Ver-
uns nicht als
sondern auch
uer zerrissene
iine genauere
dem wir alles

eile unermeß -

durch nähere
unfruchtbaren
-u entkleiden .
lern Nietzsche

auf die ver-

chtet ,
bemerkt ,

.nzten Lebens· 1

et nach erner j
jngunstende

' :

s umgeben (ien

Wesen mit seinen Machtansprüchen hindurchwinden und sich
womöglich über sie erheben. Jedes Wesen will möglichst viel
von seiner Umgebung, von allem, was in seinen Bereich kommt,
in seinen Dienst nehmen , es sich unterwerfen und nutzbar
machen . „Wille zur Macht“ sagt Nietzsche, ist es , was alles
Seiende erfüllt und beherrscht . So sucht Nietzsche den Willen
Schopenhauers durch die nähere Bestimmung seines Zieles , seines
inneren Charakters und Wesens zu ergänzen und auszugestalten.
Nicht nur Wille zum Leben , wie Schopenhauer ganz allgemein
und unbestimmt gesagt hatte , sondern Wille zur Macht, zum
Mehr-Leben, zum Über- andere-hinweg-Leben — das sei die all¬
gemeinste Lebenserscheinung . Durch diesen Willen zur Macht,
der alles beherrscht , entstehe der große Kampf des Lebens , und
durch diesen Kampf entwickle sich das Leben durch stetige
Überwindung des Schwächeren durch das Stärkere in aufsteigen¬
der Linie. Und diese Entwicklung sei noch nicht abgeschlossen,
sondern lasse auch für die Zukunft noch viel erhoffen. ' Und
dieser Ausblick gebe dem Menschen den freudigen Glauben, die
Zuversicht zum Leben und ganzen Dasein zurück .

Ich kann diese Lösung nicht für genügend ansehen . Der
Mensch kann nicht nur von der Zukunftshoffnung leben . Soll
der Wille Wert haben , so muß er in jedem Augenblicke Wert
haben . Dann darf nicht nur das Ergebnis, und gar noch ein in
der Ferne verschwimmendes Ergebnis des Willens dessen letztes
Ziel sein. Er darf nicht nur von seinem letzten Ergebnis seinen
Wert entleihen . In jedem Augenblick, auf jeder Stufe muß der
Wille zu bejahen sein. Sein Charakter , seine tiefste Art muß

zugleich seine unmittelbare und überzeugende Rechtfertigung
sein . Alles Lebende und Seiende muß zu jeder Stunde ein lautes
oder stummes Loblied anstimmen können auf die Art alles Seins ,
auf das Ursein des Willens, wie es sich zu jeder Zeit, in jedem
Wesen offenbart . Der Wille muß sich kraft seines Wesens in

ewiger Selbstbeglücktheit wiegen. Wie und was er auch will ,
an welcher Stelle des Daseins er auch hervorbricht und seine

Flügel regt , immer muß er sich selbst die Quelle höchster
Wonne sein , wenigstens sein können . Oder der Wille muß

wirklich , wie Schopenhauer es meinte , dort, wo er zu seinem

Bewußtsein kommt , wo er sich selber und seine Art begreift,
beim Menschen, in einen ewigen, sich selbst verdammenden
Fluch ausbrechen und diesem Fluche folgend und gehorchend



Zweiter Teil.

sich selbst vernichten , sich selber absterben und so die unge¬
heure Tragödie des Daseins enden . Kann aber der Wille als
Wille zur Macht sich wirklich freudig bejahen ? Kann das Sein
sich selber gutheißen , wenn es ewiger Kampf , wenn gegenseitige
Vernichtung und Knechtung sein einziges Merkmal ist ? Bei
Schopenhauer war der Wille öde und sinnlos . Es grauste Scho¬
penhauer vor diesem unfruchtbaren Willen , der ohne Folge und
Ziel in unablässiger Bewegung nach Art der Danaiden immer
nur will und strebt und wieder will und strebt . Durch Nietzsche
aber wird der Wille , dadurch daß er Wille zur Macht wird , ein
furchtbar mörderisches , entsetzensvolles Spiel . Freilich läßt
Nietzsche als letzten Erfolg dieses Kampfes ein leuchtendes Bild
als Siegeszeichen aufglänzen , ein berauschendes Sein , ein nie
geahntes Wunder . Aber niemand von heute und ehedem findet
zu dieser Insel der Seligen Zugang . Alles , was war und ist ,
bleibt ein ewiges Sich-selbst -Zerfleischen , Sich-selbst - Unterjochen
und - Quälen . Die Welt Schopenhauers wird hierdurch nicht
erlöst ; ein Unheil wird mit dem andern vertauscht . Der Mensch
kann nicht liebend und segnend zur Welt stehen . Ihn lähmt
der immer gleiche Schauder vorm Dasein .

Auch Nietzsche kann uns nicht als Abschluß unserer meta¬
physischen Spekulation gelten . Wir werden von neuem eine
Prüfung des Willens vornehmen müssen , um zu einer genaueren
Bestimmung seines Wesens zu gelangen , die überzeugender ,
fruchtbarer und vielleicht auch beglückender ist .

Ist es wirklich die Macht , die die einzelnen Wesen begehren ,
wie Nietzsche glaubt ? Ist Wille zur Macht das Beherrschende ,
das eigentlich und letzthin Treibende , das die einzelnen Wesen ,
lebendige und unlebendige , beherrscht ? Sehen sie es nur darauf
ab , andere Wesen unter sich zu zwingen , sich dienstbar zu
machen ? Ist hiermit wirklich der Kern ihres Strebens und ihrer
Regsamkeit bezeichnet ? Wie Nietzsche es an der wichtigen
Stelle , wo er den Willen zur Macht im Zarathustra einführt ,
ausdrückt : „Wo ich Lebendiges fand , da fand ich Willen zur
Macht ; und noch im Willen des Dienenden fand ich den Willen
Herr zu sein . Daß dem Stärkeren diene das Schwächere , dazu
überredet es sein Wille , der über noch Schwächeres
HerrseinwilkdieserLustalleinmagesnicht
en traten . “ Ist das wirklich der Fall ? Mir will scheinen ,als ob die Macht über andere , die nähere oder fernere Um¬

gebung
seiner 1
samkei
Zweck.
Ich me
Entfess
langen
was sic
Umgeb
einbezi<
wendig
will de
drängt ,
er der i
reißt,
die Ma<
sein ei|
sie ist
Wille, i
und mt
sich nii
Fremde
gekomr
seinem
seinem
wir den
Aber w
letztes .
Höhe k
und Bä
Gleiche
hältnis
der gri
gegense
recht ei
sucht v
Will es
es nicht
Leben,
entlade:

298



Die künftige Religion .

gebung die unwillkürliche , notwendige F ο 1 g e des Willens und
seiner Betätigung sei , das unvermeidliche Ergebnis seiner Wirk¬
samkeit , aber nicht eigentlich sein Inhalt , sein unmittelbarer
Zweck. Man muß hier scharf unterscheiden . Was will der Wille?
Ich meine, der Wille will nur sich , nur seine Entfaltung , seine
Entfesselung , seine Befreiung. Er kann diese nicht anders er¬
langen als so , daß er auf die Umgebung zugeht , daß er ergreift,
was sich ihm darbietet , sich ihm in den Weg stellt, daß er die
Umgebung sich untertan macht , irgendwie in seinen Bereich
einbezieht, an sich kettet . Aber alles dies muß der Wille not¬
wendig tun , wenn er nicht ruhen will . Und ruhen kann und
will der Wille nicht . Er ist ununterbrochene Bewegung. Er
drängt , er quillt, er strebt . Wenn er strebt und sucht , so bedarf
er der Zielpunkte , der Gegenstände, die er erstrebt , die er an sich
reißt. Er bedarf irgendetwas , an das er sich anknüpft . Aber
die Macht, die er dadurch über seine Umwelt erlangt , war nicht
sein eigentliches und erstes Ziel , sein ursprünglicher Zweck,
sie ist die unumgängliche Folge seines Tätigseins. Wirkt der
Wille, wirkt er sich aus , so erlangt er Macht. Aber er will
und muß nur sich auswirken . Der Wille bestimmt und gestaltet
sich nicht in Rücksicht auf Anderes, Fremdes. Dies Andere,
Fremde, das an ihn herantritt , ist nur etwas Zweites, Hinzu¬
gekommenes. Der Wille lebt nur in sich, nur von sich aus , von
seinem unmittelbaren , ihm eingeborenen Bedürfnis aus ; nach
seinem eigenen Wesen und Sein gestaltet er sich . Betrachten
wir den Baum im Walde . Er ringt alles nieder, was ihn umgibt.
Aber will er alles dies niederringen ? Ist dies sein eigentliches,
letztes Ziel ? Oder will der Baum nicht bloß zum Lichte, zur
Höhe kommen ? Ist das Niederkämpfen der anderen Gewächse
und Bäume nicht nur das Mittel dieses Höherwollens? Und das
Gleiche ist es in der gesamten Natur . So ist es auch in dem Ver¬
hältnis der Menschen untereinander , selbst in dem Verhältnis
der größeren menschlichen Gruppen untereinander , in dem
gegenseitigen Kampfe der Völker, wo doch der Wille zur Macht
recht eigentlich zu Hause zu sein scheint . Will um der Herrsch¬
sucht willen ein Volk dem andern seinen Willen aufzwingen?
Will es dem andern nur den Fuß auf den Nacken setzen? Oder ist
es nicht vielmehr so , daß ein Volk in sich eine gewisse Fülle von
Leben , Wille , Tätigkeit , Triebkraft birgt , die sich um jeden Preis
entladen will , und deshalb, sich ausdehnend und entfaltend , hier-

299



Zweiter Teil.

bei aber auf den gleichen Willen , das gleiche Bedürfnis der
anderen Völker stoßend, sich notwendig in Gegensatz und schließ¬
lich in Kampf mit diesen verwickelt ? Die Spannung eines Volks¬
willens, der wächst und quillt wie eine Pflanze , löst sich plötzlich
aus und losgebunden muß dieser Volkswille vergewaltigen , was
sich ihm hemmend entgegenstellt . Aber diese Vergewaltigung
ist selbst hier nur Mittel zum Zweck, zum Zweck der eigenen
Freiheit , des ungehemmten Wirkens . Nietzsche versteht unter
Wille zur Macht offenbar auch diesen schöpferischen Willen,
der durch sich selbst unwiderstehlich getrieben nach außen greift,
nur um sich zu befreien und auszulösen . Aber es spielt in seinen
Ausdruck doch immer zugleich auch jene andere Bedeutung
hinein , daß der Wille sich anderes unterjochen will , und zwar
nur , u m es sich zu unterjochen , worin meiner Ansicht nach
nur etwas Zweites, Nachträgliches, Sekundäres erblickt werden
kann . Deshalb können wir nicht den Willen zur Macht als die
entscheidende und grundlegende Erscheinung alles Seins an¬
erkennen , als dessen Grundzug und innerste Charaktereigenschaft .
Sondern der Wille bleibt in seinen eigenen Grenzen. Er hat sein
letztes Ziel nicht außer sich , sondern in sich. Alles Äußere ist
für ihn nur Mittel, Anknüpfungspunkt , Vehikel der Selbstent¬
faltung , Selbstentladung.

Aber offenbar ist hiermit nur ein äußeres , formales Merkmal
des Willens bezeichnet, daß sein letztes Ziel in seiner eigenen
Sphäre liegt, daß er den Umweg über die Außenwelt nur nimmt ,
um zu seinem eigenen Selbstgenuß zu gelangen . Aber was will
nun der Wille mit sich selbst, was ist das eigentliche Ziel , das
er in seinem eigenen Machtbereiche sucht ? Ich meine, der Wille
will sich gestalten , sich zur Form bilden. Der Wille
findet sich nicht als eine immer gleiche, unveränderliche Einheit
vor. Er hat in sich mannigfache , wechselnde Zustände . Diese
Zustände will er in eine Ordnung, in einen Rhythmus bringen .
Jeder Wille tritt zunächst in dem Zustande einer verhältnis¬
mäßigen Unform , eines Chaos auf , eines Durcheinander mannig¬
faltiger , vielfach sich kreuzender und hemmender Begehrungen .
In diese Wirrnis will der Wille Einheit , Klarheit , Folge bringen .
Er will sich selber in seinen einzelnen Äußerungen gliedern,
aufbauen . Der Wille, der sich hier zu einer Einheit zusammen¬
gefunden hat , will nicht verfließen. Sondern die Einheit , die
er darstellt , will er festhalten . Dies kann er nur so , daß er das



Die künftige Religion .
«durfnis der
101(1 schließ.
eine s Volks .

sich plötzlich
öligen , was
rKewalti gUlg

der eigenen
ersteht unter
chen Willen , i
außen greift ,

;
?ielt in seinen '
pe Bedeutung :
ill , und zwar
Ansicht nach
blickt werden i
Macht als die
les Seins an-
ereigenschaft. j
i. Er hat sein
les Äußere ist
der Selbstent-

oales Merkmal
seiner eigenen
eit nur nimmt,
Aber was will
liehe Ziel, das
eine , der Wille
n . Der Wille
erliche Einheit
istände . D*ese -
:hmus bringen,
ner Verhältnis·
lander manni?·
■ Begehruflge

»·

Folge bringe "·

uigen gli^ 1

ieit zusamt '

je Einheit ,
&

so , daß er ^

mehr oder weniger zufällige Nebeneinander in sich in ein not¬
wendiges Über - und Untereinander , in eine wenn auch reich
und mannigfaltig verschlungene , so doch sichere und stetige
Ordnung bringt . Jeder Wille stellt die Aufgabe einer Ent¬
wicklung dar . Diese Entwicklung , die von jedem Willen
gefordert wird , oder die jeder Wille von sich selber fordert , die
eben jeder Wille will , ist die , daß er seine Vielfachheit in eine
Einheit bannt , daß er seine Elemente , seine einzelnen Äußerungen
in ein System bringt , daß er nicht bald dies bald jenes will , sondern
daß er seine einzelnen Strebungen miteinander in Beziehung
setzt, verknüpft , sie auf ein einiges gemeinsames Band reiht,
sie gleichsam zu einer Melodie vereint , wo das erste und letzte
zusammen gehört , wo kein Glied , keine einzelne Strebung heraus¬
genommen werden kann , sondern alles in ein unlösliches, be¬
ständiges, gleichmäßiges Gefüge gehört . Wo immer nur Wille
auftritt , tritt dieser nicht als ein eindeutiger, völlig bestimmter,
geschlossener, unerschütterlicher Wille auf , wenigstens nicht
von vornherein , sondern alles dies soll der Wille erst werden,
will er erst werden. Jeder Wille unterliegt der Gefahr zerrissen
zu werden . Er sieht sich umringt von unzähligen Reizen, die
ihn bald dahin , bald dorthin lenken . Gegen diese Fülle muß
sich der Wille behaupten . Dies kann er nur so , daß er seine
einzelnen Strebungen in Zucht nimmt , daß er sie zu einer ge¬
schlossenen Einheit , zu einem festen systematischen Zusammen¬

hang gliedert, damit sie nicht verflattern , damit der ganze in
dieser Einheit in die Erscheinung getretene Wille zur Hebung
kommt , damit alles Stärkste , Tiefste, die ganze Wucht dieses
Willens zur Entladung , zum Ausbruch kommt . Nur durch

Sammlung , Konzentration , Gliederung, Ordnung, Organisation
kann dieser Wille zu seiner vollen Äußerung kommen , kann er

ganz in die Erscheinung treten , kann er sich voll erschöpfen.
Deshalb sucht er nach einer Form für sich, gleichsam nach einem

Stil für sich. Der Wille will sich selbst, indem er seine Form,
seine Ordnung , Gliederung, Schönheit will . Der Wille ist an

sich selber schöpferisch. Er ist sich selbst als Aufgabe gestellt,
sich selbst zu formen , zu bauen . Als letzten Zug an den Erschei¬

nungen möchte ich deshalb den „Willen zur Form“ feststellen,
einen schöpferischen Willen zur Form , der eine äußerlich vor¬

handene Einheit zu einer innern Einheit umschaffen will . Nicht

Wille zum Leben, auch nicht Wille zur Macht scheint mir das

301



Zweiter Teil.

letzt Gegebenezu sein, sondern Wille zur Form , ein schöpferischer
Wille zur Gestaltung , der das Chaos des Willens, seine Zerrissen¬
heit zu einer Einheit führen will 1) .

Wie bildet sich der Mensch? Welches ist die allgemeinste
Form der geistigen Entwicklung des Menschen? Ich glaube
die Entwicklung des Menschen vollzieht sich so , daß der einzelne
aus der Verschwommenheit zur Klarheit strebt . Ein unruhiges
und wechselndes Durcheinander ist zunächst jedes Individuum,ein Knäuel sich drängender und gegenseitig störender Strebungen.
Das sich normal entwickelnde Individuum , der Mensch, der zur
Reife kommt , bringt in diese Unruhe Ordnung und Übersicht.
Er erhebt einige seiner Strebungen zu den herrschenden , grund¬
legenden, um die er alle anderen mit näherer oder fernerer Be¬
ziehung gruppiert . So verwandelt er die Verwirrung seiner noch
unbestimmten Jugend , wo ihn alles, was an ihn herantrat , mit
mehr oder weniger gleicher Kraft anzog , wo er gleichmäßig und
ohne Wahl ergriff, was ihm begegnete, in die Sicherheit einer
bestimmten und stetigen Ordnung der Seele . So entwickelt sich
der Mensch zum Charakter . Charakter hat derjenige,
welcher seiner Seele durch eine bestimmte Form Festigkeit ge¬
geben hat , der gewisse Strebungen seines Innern , die sonst flüchtig
auftauchten und wieder vergingen , zu regelmäßigen und dauern¬
den gemacht hat , die nun seiner Seele einen sicheren Halt
geben , gleichsam einen granitnen Block bilden in dem allzeit

1 Diese und die folgenden Betrachtungen sind nicht ohne Anregung
der bedeutsamen kleinen Schrift von Felix Krueger entstanden : „Der
Begriff des absolut Wertvollen als Grundbegriff der Moralphilosophie“ .
Leipzig (Teubner) 1898. Meine Gedanken bewegten sich in ganz ähn¬
licher Richtung , wie ich sie hier ausgesprochen fand. Aber wie ich
von Nietzsche ausgegangen bin, so sind auch , glaube ich , die Gedanken
bei Krueger nicht ohne entscheidende Anregung Nietzsches entstanden ,obschon sie der Form nach an Kant angeschlossen sind . Diese Gedanken
scheinen nur in der direkten Konsequenz Nietzsches zu liegen . Nietzsches
Wille zur Macht ist eine Tautologie . — Auch die Übertragung dieser Ge¬
danken ins Metaphysische , wie ich sie hier vortrage , ist wohl zum Teil
durch den Gedankenaustausch im mündlichen Verkehr mit Krueger her¬
vorgerufen . Für die nähere Durchführung aber dieses Gedankens , vor
allem für eine Verknüpfung mit dem Dualismus , zu dem ich mich
weiter unten bekennen werde, und für die religiöse Ausnützung dieses
Gedankens bin ich allein verantwortlich . Ich hebe dies hervor , damit
man diese bedenklichen Kühnheiten nicht meinem Freunde Krueger,nachdem ich ihn hier erwähnt habe , mit zur Last legt .

der
Der
Ank
auss
deut
geor
men
fest,
lend ,
das i
Lob,
Char
aus ,
erfül
Aufg
Ford
erfül
und
„For
seine
seine
Ausd
Entl .
Triet
gibt «
seine
sorgf
Men«
daß 1
wickl
die F
erlösi
zu S€

I
Mer
Wir
Elem
Ihre
Erfal
vollst

302



Die künftige Religion .

der Gefahr der Zerfahrenheit , dem Chaos ausgesetzten Willen.
Der Mensch soll einiges von seinen Willensrichtungen , seinen
Anlagen zur bestimmenden Herrschaft bringen, anderes soll er
ausscheiden oder zurücktreten lassen, jenen ersteren für ihn be¬
deutsameren Bestrebungen unterordnen , und so eine klare,
geordnete, übersichtliche Seele werden. Zunächst ergreift die
menschliche Seele alles . Aber da sie alles ergreift, hält sie nichts
fest , sondern spielt gleichsam nur mit den Dingen. Sie soll wäh¬
lend , richtend , schätzend den Dingen gegenübertreten und nur
das ihrem Wesen und Zweck Gemäße sich aneignen . Das höchste
Lob , das wir einem Menschen spenden, ist dies , daß wir ihn einen
Charakter nennen . Und den schlimmsten Tadel sprechen wir
aus , wenn wir jemand den Charakter absprechen. Der eine hat
erfüllt , was er erfüllen sollte. Der andere ist seine wichtigste
Aufgabe schuldig geblieben. Der Mensch soll eben — diese
Forderung stellen wir an ihn und sie wird auch im allgemeinen
erfüllt — jeder soll das Schwankende seiner Seele überwinden
und etwas Stetiges, Festes werden. Er soll mit einem Wort
„Form“ erlangen . Nur durch die „Form“

, die Ordnung, die er
seinem Innern gibt, bringt der Mensch den ganzen Reichtum
seines Willens , die ganze Fülle und Kraft seines Innern zum
Ausdruck , verhilft er seinem Willen zur vollen Betätigung und
Entladung . Ohne diese Form , diesen Gestaltungswillen, diesen
Trieb zum Charakter zergeht und verflüchtigt sich der Wille und
gibt so sich selber, seinen eigentlichen Sinn preis. Er erlangt nicht
seine Erfüllung , seine volle Entfaltung und Befreiung. Nur durch
sorgfältige und unablässige Arbeit an sich selber gelangt der
Mensch zu seiner vollen Reife . Diese Arbeit aber besteht darin,
daß er seinem Willen einheitliche Gestaltung leiht . Alle Ent¬
wicklung des Menschen ist Charakter -Entwicklung . Nur durch
die Form , durch die Gestaltungskraft , die er an sich selber übt,
erlöst sich der Mensch, erfüllt er seine Bestimmung, kommt er
zu seinem Ziele.

In diesem Bilde aber der Entwicklung des
Menschen sehe ich das Bild der ganzen Welt .
Wir sind gewöhnt zu glauben , daß die Welt der chemischen
Elemente, der unorganischen Körper etwas Beständiges sei .
Ihre immer gleiche Art und Wirkungsweise, die sie in unserer
Erfahrung aufweisen, legt den Gedanken ihrer unbedingten und
vollständigen Unveränderlichkeit nahe . Ist die organische Welt

303



Zweiter Teil.

werdend und wechselnd , so erscheint die unorganische gleich¬
mäßig und dauernd . Wir haben hierüber anders zu denken ge¬
lernt . Die Naturwissenschaft , die die Geisteswissenschaften sich
schon kühn zu unterjochen vermaß , die ihre Methoden und
Auffassungsweisen den Geisteswissenschaften schon aufzu¬
zwingen gedachte , hat umgekehrt die denkbar tiefste Einwirkung
der Geisteswissenschaften erfahren . Auch in der Natur erblickt
man jetzt nur noch Entwicklung . Und diese Betrachtungsart
hat sogar auch die unorganische Natur ergriffen . Auch alle
Körper der Natur , die uns so fest und unveränderlich dünken ,
sind erst geworden . Sie alle haben wie die organischen Gebilde
ihre ganz bestimmte Geschichte und Lebensdauer , wenn auch
von anderer Art als die organische Materie . Und auch in dieser
Entwicklung der unorganischen Materie , die sich noch immerfort ,
nur in den kleinsten Phasen , vollzieht , hat es viel Kampf , viel
Werden und Sterben gegeben . Wie man von ausgestorbenen
Arten in der organischen Natur spricht , muß man wahrscheinlich
auch von ausgestorbenen Arten der unorganischen Materie
sprechen . Die einzelnen Elemente und deren Zusammenset¬
zungen entstehen und vergehen nicht anders , als die im allge¬
meinen sehr viel kurzlebigeren organischen vor unsern Augen
werden und vergehen . Und wie die einzelnen Stoffe ihre Ent¬
wicklung und Lebensgeschichte haben , so hat auch die unorga¬
nische Welt in ihrer Gesamtheit ihre Entwicklung , ihre Lebens¬
geschichte . Sie ist das späte Produkt einer ungeheuren Arbeit .

Aber worin hat nun diese Arbeit bestanden ? Welcher
Art war diese Entwicklung ? Wir halten an der Auffassung
fest , daß das Allgemeinste und Fundamentalste aller Lebens¬
erscheinungen der Wille ist . So werden wir auch in der Ent¬
stehung und Entwicklung der uns so fremdartigen unorgani¬
schen Natur eine Willensentwicklung sehen . Nun wir wissen ,
daß auch diese Welt geworden ist , ist sie uns , die wir uns
immerfort in Bewegung befinden , auch nicht mehr so fremd ,
so gänzlich tot . Sie ist uns trotz ihrer scheinbaren Starrheit auf
einmal lebendig geworden . Ist aber auch die unorganische Welt
eine Entwicklung des Willens , dann wird diese Entwicklung auch
ihrer Art nach ähnlich unserer eigenen Willensentwicklung sein .
Aus formlosem , unbestimmtem , chaotischem Zustande entwickelt
sich bei uns der Wille . Er strebt nach einer Form für sich .
Nur so kann er sich erlösen , kann er sich selber finden , kann er

w e
Gra
We
ein (
dur
uns
nicl
Wil
Zeri
star
Füli
Da2
er s
Wil
nisc
Es
vorl
war
eine
eing
die
eine
heit
einz
org «
einz
lier <
fest
We !
die
besl
bedi
kön
erlii
Die
Rei

war
zun
Mai

304
i



Die künftige Religion .

werden . Und so auch schon in den untersten , einfachsten
Graden der Natur . Auch die scheinbar so rohe, plumpe, einfache
Welt des Unorganischen ist schon eine Form des Willens,eine Gestaltung , eine Gliederung und Organisation des Willens,durch die er sich zu befreien, sich zu entfalten sucht . Vor der
uns bekannten einfachsten Form der Natur müssen wir eine uns
nicht näher vorstellbare Unform des Willens annehmen , einen
Willen im Zustande des Chaos, des innern Widerspruchs, der
Zerklüftung . Dieser chaotische Wille aber, der an seinem Zu¬
stande leidet, strebt nach seiner Befreiung. Er will sich seiner
Fülle , seines Wesens bewußt werden, er will er selbst werden.
Dazu muß er Ordnung in seine Verwirrung bringen, dazu muß
er sich organisieren , sich schaffen . Und zu dieser „Form“ des
Willens , dieser seiner Selbstgestaltung ist die Welt des Unorga¬
nischen der erste Schritt . Hier ist eine gewisse Form erreicht.
Es wogt nicht mehr , wie wohl in dem überwundenen Zustande
vorher , alles durch und gegeneinander. Es sind bestimmte Ver¬
wandtschaften , Zugehörigkeiten gebildet. Eine gewisse Gliederung,
eine gewisse Gruppierung wenigstens der Willenselemente ist
eingetreten . Aber es ist doch noch eine sehr einfache Ordnung,
die hier der Wille errungen hat . Es ist nur der erste Schritt zu
einer Form . Dem Ganzen fehlt das System, die gegliederte Ein¬
heit , wo alles verschieden und in sich bestimmt, doch zu einem
einzigen obersten Zwecke zusammenwirkt . Die Welt des Un¬
organischen ist gleichsam nur gruppiert, nicht gebaut. Jede
einzelne Erscheinung ist beliebig teilbar , ohne ihr Wesen zu ver¬
lieren . Es ist nicht ein Individuum , das eine in sich notwendige
feste Einheit bildet. Und so auch im ganzen. Die unorganische
Welt als eine Einheit gedacht ist ein Nebeneinander von Teilen ,
die zwar aufeinander wirkend , sich gegenseitig bedingen und
bestimmen ; aber das eine ist für die Ordnung des Ganzen so
bedeutungsvoll oder so bedeutungslos wie das andere. Jedes
könnte seinen Platz wechseln, ohne daß das Ganze einen Abbruch
erlitte . Das Ganze ist nur eine Zusammenfügung , kein Gebäude .
Die Form , die Gestaltungskraft des Willens hat erst eine gewisse
Reife erreicht .

Der Wille konnte hier nicht Halt machen . Die nächste Stufe
war das Organische. Hiermit erreichte der Wille die Fähigkeit
zum System. Wir sprechen von einem System, wenn eine
Mannigfaltigkeit vieler einzelner Dinge in ein einheitliches Ganzes

Horneffer , Das klassischeideal . 305
20



Zweiter Teil. --

gebracht ist, derart , daß jeder Teil den andern trägt und voraus- Sumsetzt , daß kein Teil durch die andern ersetzt werden kann , daß Ganzjeder Teil in unmittelbarer Beziehung auf die Gesamtwirkung , willedie Existenz und Betätigung des Ganzen bestimmt und gebaut
ist . Das bloße Nebeneinander von Teilen, die beliebig unter sich e
vertauschbar sind, muß sich verwandeln in ein gegenseitiges Für¬
einander . Die Selbständigkeit der Teile muß zugunsten der
größeren Selbständigkeit, der vollen Entfaltung des Ganzen ge- zu
opfert werden. Es werden nicht von allen Teilen alle Lasten .

^

gleich getragen . Sondern die Aufgaben, die das Ganze zu er- seine
füllen hat , werden angemessen verteilt . Für jede bestimmte erren
Notwendigkeit des Ganzen bildet sich ein einzelner Teil aus . syste
So erhält das Ganze seine höchste Durchschlagskraft , bringt es innig
ganz zur Hebung und Entfaltung , was in ihm für Möglichkeiten VJas
ruhen . Bei der systemlosen Ordnung, wo alle Teile in gleicher Kreis
Weise wirken , bleibt ein ungeheurer Bruchteil der Kraft unge- same
hoben; der Wille, der in dem Ganzen lebt, bleibt verzettelt ,

derei
verstreut , geteilt. Dieser Wille will sich sammeln . Dazu schafft Total
er sich das System. Wie entsteht ein System? Wie kann aus ln d<
dem gleichgültigen Nebeneinander ein so gegenseitig interessiertes , eine
gegenseitig wertvolles Füreinander werden ? Dies ist nur so aller
möglich, daß e i n Teil , ein bestimmtes Glied des Ganzen die hat s
Oberhand gewinnt und ein Zentrum bildet, daß es alle andern übrig
Teile auf sich hin , indem es sich als die Idee , den letzten Zweck als es
des Ganzen auffaßt , gestaltet und umbildet . Es betrachtet alles Der 1
bis dahin ihm Nebengeordnete als ein ihm dienendes Untergeord- nur i
netes , das für seine Zwecke mitzuwirken hat . Auf diese Weise in de
organisiert ein Zentrum , ein Kernpunkt das Ganze , bis es um- und ■
geschaffen ist zu einer einheitlichen Form und Wirkung , während wir <
alles Einzelne seine Form gewechselt und zu einer für das Ganze natüi
zweckmäßigen und bedeutsamen Art bestimmt , differenziert hat . von d
Nur durch Über- und Unterordnung kann ein System entstehen , Bodei
so nur , daß ein gewisser Teil einer Willenssammlung , wenn ich jetzt
so sagen darf, einer loseren Häufung von Willenselementen , reche
die anderen sich eingliedert, sich untertan macht . Dies ist Natui
offenbar der Grund gewesen , der Nietzsche veranlaßt hat , in dem ^
Willen zur Macht das Allgemeinste des Lebens zu sehen . Nicht Streb
ohne Grund fand Nietzsche überall Befehlendesund Gehorchendes. Form
Aber diese Erscheinungen sind nur die äußeren Merkmale der nisch
erfolgten Formung , Gestaltung des Willens. Der Wille zur Macht wurH

306



Die künftige Religion .

ist nur ein Mittel des Willens zur Form , derVersuch, einebestimmte
Summe Wille zum System zu bringen, etwas Einheitliches, etwas
Ganzes, Großes zu schaffen . Es ist Schöpferwille , nicht Macht¬
wille . Der Schöpferwille ist auch Machtwille, aber er ist noch
etwas anderes , größeresalsMachtwille, er istBauungs - , Gestaltungs¬
wille , der Wille, sich und andere Willen durch die Form , die
Gestaltung , die er sich und ihnen aufprägt , ganz zu erlösen und
zu befreien.

Daß der Wille sich das System erschuf , war die zweite Stufe
seiner Entwicklung , die er mit der Entstehung des Organischen
erreichte . Aber was will der Wille nun mit diesen zahllosen,
systematischen Einheiten im Kleinen, diesen einzelnen fester und
inniger in sich verknüpften Gebilden der organischen Welt?
Was soll diese höhere Form , die der Wille hier für beschränkte
Kreise erreicht ? Es ist der weite Umweg des Willens, sein müh¬
samer Versuch , das, was er hier im Einzelnen und Kleinen erreicht,
dereinst im Ganzen und Großen zu erreichen , nämlich in seiner
Totalität , wenigstens in weitestem Umfange ein System zu werden.
In der Entwicklung der Natur nimmt der Mensch entschieden
eine besondere Stellung ein . Er hat eine über die Bedeutung
aller anderen Gattungen hinausragende Bedeutung. Immer
hat sich der Mensch in einem unendlichen Abstande von der
übrigen Natur gefühlt . Diese Auffassung war insofern irrig,
als es sich um die Herkunft , den Ursprung des Menschen handelte.
Der Mensch stammt nicht aus höheren Sphären. Er ist nicht
nur in diese Welt hinein verschlagen, sondern er ist dieser Welt,
in der er steht , innig verwandt . Er ist aus ihr herausgewachsen
und -geboren . Aber so wichtig diese Erkenntnis war , so sehr
wir dem Hochmut des Menschen durch den Nachweis seiner
natürlichen Herkunft steuern mußten , damit er sich nicht ganz
von der Natur entferne und ihr entfremde — jetzt , nachdem dieser
Boden für das menschliche Sein ein für allemal gewonnen ist,
jetzt dürfen wir uns auch wieder das Auge öffnen für den unaus¬
rechenbaren Gegensatz, in welchem sich der Mensch zur übrigen
Natur befindet, wie er alles übrige Sein überragt und abseits steht.

Wir hatten die Welt als Willen zur Form bestimmt, als das
Streben des zunächst chaotischen , zerrissenen Willens, um zur
Formung , Gliederung, Gestaltung zu gelangen. Im Unorga¬
nischen war erst eine losere Ordnung erreicht . Im Organischen
wurde das System erreicht . Aus dem Organischen aber ent-

20 *
307



Zweiter Teil . ._

wickelt sich das Organisierende , der Versuch , das Ver-
langen , den Willen als Ganzes, oder doch einen möglichst weiten noct

Umfang des allgemein vorhandenen Willens in systematische kom
Form zu bringen und so zu erlösen . Dieser Wille zur systema- lösei
tischen Form , dieser Versuch , die Form des Systems dem Willen Well
in seiner Totalität aufzuprägen , ist die Bedeutung, der Sinn des bnni
Menschen, zu dem alles sonstige Organische nur Vorstufe, nur ha.ni
Mittel, nur Vorbereitung ist. Das Organische ist eine Übergangs- s0 zl
form, nichts Abschließendes. Aus dem Organischen soll sich der wird
organisierende, bauende Wille erheben . Dies ist der Mensch. Melc
Ein System, die höchste Form des Willens , die wir kennen und trier
uns vorstellen können , entsteht , wie wir hörten , so , daß sich ein Men
stärkstes und mächtigstes Glied aus einem größeren Zu- groß
sammenhange ablöst , sich darüber erhebt und das ihm bis dahin durc
Nebengeordnete sich unterwirft , zu seinen Zwecken umschafft sein«
und so eine mannigfaltige Gliederung in seine Umgebung bringt . ein i
So entstanden die organischen Gebilde in stufenweiser Steigerung, lied
indem die Systematisierung immer erfolgreicher durchgeführt einst
wurde , bis hinauf zum Menschen. Der Mensch löst sich nun Seel«
gegenüber der gesamten übrigen Natur , der organischen wie der Melc
unorganischen ab , er nimmt sich als den höchsten Zweck der artig
ganzen Erscheinungswelt und geht an das Werk , die übrige Welt Nacf
von sich aus in seinem Dienst, zu seinen Zwecken zu organisieren , £
umzuschaffen , zu gestalten , daß schließlich die Welt im Ganzen, hau «
zum mindesten ein möglichst weiter Umfang des allgemeinen Will·
Weltwillens in seinem Geist und Sinne ein System wird. Bis eins«
zum Menschen wogen die Wesen und Gattungen der Natur neben- e t v,
einander , durcheinander hin und her . Keines hat ein beherrschen- Qrur
des Übergewicht. Sie halten sich gegenseitig im Gleichgewicht. ^ ell
Es fehlt die beherrschende Übermacht , die alles Sein zusammen-
faßt , in einen Strom leitet . Mit dem Menschen beginnt ein dert<
neuer Ring des Seins . Er ist nicht nur Form , System als Indivi- Qrdr
duum , nicht nur organisiert als Gattungswesen , wie es die übrigen Forn
organischen Wesen auch sind. Sondern bei ihm wird der Wille müs·
zur Form erst im höchsten Grade schöpferisch. Er greift über die such
eigene Gattung hinaus . Das Chaos der Natur , das sie behält trotz Qest
aller Gliederung im einzelnen, sucht er zu überwinden . Er tritt
als das überragende Element aus der Natur heraus und wird der ^
großeOrganisator der Natur . Der Mensch ist nichts , wenn er nicht imm
schöpferisch ist, wenn er nicht Wille organisiert . Eineunermeß - · , ,

308



Die künftige Religion .

Ich- das Ver.
glichst weiten
systematische
2Ur systema.

lS dem Wilien
dcr Sinn des

Vorstufe, nur
le Übergangs .
11 »oll sich der

der Mensch.
ir kennen und
>. daß sich ein
größeren Zu.
ihm bis dahin

ten umschafft
gebung bringt.
* r Steigerung ,
' durchgeführt
löst sich nun

isehen wie der
len Zweck der
lie übrige Welt
u organisieren,
eit im Ganzen ,
es allgemeinen
tem wird . Bis
>r Natur neben¬
in beherrschen -
Gleichgewicht,

ein zusammen -

,-n beginnt ein
•tem als Indivi-

e es die übrigen
wird der Wille

r greift über die

sie behält trotz
rinden. Er tritt

ls und wird der

„ wenn er nicht

Eine unermeß¬

liche Fülle Wille schläft noch ungehoben in der Natur . Das immer
noch herrschende Chaos läßt ihn nicht zum Leben , zur Entfaltung
kommen . Der Mensch muß den Willen in seiner Ganzheit er¬
lösen, indem er ihm im Ganzen Form gibt , indem er die ganze
Welt , soweit nur seine Macht reicht , in ein einheitliches System
bringt , an dessen Spitze er selber steht . So ballt sich aller vor¬
handene Wille zu einer gegliedertenEinheit zusammen , und kommt
so zu seiner vollenEntfaltung und Befreiung. Durch den Menschen
wird das ganze All ein Fluß, ein Strom, ein Rhythmus , eine
Melodie . Im Menschen klingt der ganze Naturwille konzen¬
triert und gesammelt aus . Hier erlöst sich der Wille. Der
Mensch steht im Anfänge seiner Entwicklung . Er ist nicht ein
großer Mittag, sondern ein großer Morgen. Nur durch Form ,
durch System kann der Wille sich selbst erlösen, kann er
seine Erfüllung finden. In diesemWillen zur Form ist der Mensch
ein wichtiges Glied , ein neuer Anfang, Ansatz, das erste Sieges¬
lied einer stolzen Hoffnung , die sich erkühnt , die ganze Welt
einst in ein System zu bringen, alles Sein in die menschliche
Seele aufzunehmen , alles Sein zu einer einzigen ungeheuren.
Melodie zu gliedern, oder vielmehr das All in eine einzige groß¬
artige Harmonie zu bringen , in der der Mensch oder dessen
Nachkommenschaft die Melodie führt .

Nicht Wille zum Leben scheint mir die Welt , wie Schopen¬
hauer lehrt . Dies ist zu allgemein, zu unbestimmt . Auch nicht
Wille zur Macht ist die Welt , wie Nietzsche lehrt . Dies ist zu

einseitig, nicht allgemein und umfassend genug. Er bezeichnet
etwas am Dasein, aber nicht das Dasein selbst, nicht das

Grundlegende, Durchgehende , Übergreifende. Mir erscheint die

Welt als Wille zur Form , als der strebende Versuch des Willens,
sich selbst zu gestalten , sich aus der Zerrissenheit in die geglie¬
derte Einheit zu bringen und sich so zu retten , sich durch die

Ordnung ganz zu vollenden und zu erschöpfen, sich durch die

Form , die Schönheit zu erlösen. Als das Letztgegebene der Welt

müssen wir einen künstlerischen Urtrieb annehmen , eine Sehn¬

sucht nach Ordnung , Rhythmus , Harmonie , einen Willen zur

Gestaltung , der zwar oft nicht zum Ziele kommt , der mit schweren

Widerständen kämpft , der aber auch oft sein Ziel erreicht , der bei

der Gesamtabrechnung einer ungeheuren Entwicklung doch

immer schließlich den Sieg erringt und in diesem Siegesgefühl ,

in diesem Bewußtsein der errungenen Form und Schönheit sich

309



Zweiter Teil .

erlöst, befreit, gesättigt fühlt . Nur die Form erlöst, nur die
Schönheit beglückt. Darum ist alle Welt Wille zur Form , Wille
zur Schönheit, ist alles Seiende Schöpferwille, der sich selbst zur
Schönheit schaffen will , — wie sollten wir nicht alle Welt preisen
können ? Dieser Wille zur Form , zur Schönheit, dieser dürstende
Schöpferwille,rechtfertigt sich in jedem Augenblick. DerWille, der
in der Welt lebt, ist ein bauender Wille, der sich selber baut und
bildet. Wiesollten wir diesenWillen nicht liebenund segnenwollen?
Denn auch in uns ist dieser Wille zur Form , dieser ordnende, glie¬
dernde, gestaltende Schöpferwillemächtig . Unsere tiefste, reinste,
stärkste Sehnsucht ist die Sehnsucht nach Schönheit, nach Kunst
in allem , nach dem rhythmischen Gange aller Erlebnisse . Die
ganze Welt ist Kunst und Kunstwille. So lasset uns auf diesen
alltätigen , nie rastenden Schöpferwillen, der die Welt beseelt,ein weihevolles Loblied anstimmen , auf diesen Schöpferwillen,der zwar nicht von einer Allmacht entlehnt ist, die unweigerlich
mit ihm ihr Ziel erreicht , der aber unersättlich in seinem Hange
nach Form und Schönheit, nach Gestalt, in unablässigem Kampfe
seiner Zerrissenheit Herr wird , der Widerstände , die er in sich
birgt , bis er allüberall und im Ganzen seine rhythmische Reife
und Vollkommenheit findet.
[ - § Ein nachdenklicher Hörer wird die Frage aufwerfen , die ihm
vielleichtschon lange auf den Lippen liegt, wie es denn überhaupt
komme , daß der Wille sich zunächst im Zustande der Zerrissen¬
heit , des Chaos finde, aus dem er sich durch Selbstformung zu
retten sucht , was es denn für Hindernisse seien, die er hierbei zu
überwinden habe, warum der Wille um seine Form, seine rhyth¬
mische Vollendung so schwer zu kämpfen habe , warum ihm seine
Bildung und Selbstschöpfung so oft mißlingt? Warum die Ent¬
wicklung des Willens nicht völlig gradlinig und sicher sei , warum
die Tragödie im Dasein eine so ungeheure Rolle spiele ? Warum
ist der Schöpferwille nicht allmächtig ? Warum bleibt ein dunkler
Rest im Dasein, der so viele Menschengeschlechter schon er¬
schreckt und sie oft in die tiefste Verwirrung gestürzt hat , daß
sie verzweifelt dem Schöpferwillen absagten und schlaffzusammen¬
sanken ? pj. . ... &,· '!». it

Ich will hier einen Gedanken aussprechen , der unserer Zeit
sehr fremd klingen wird , der mir aber die einzige Lösung dieser
schwierigen Rätsel scheint . Es herrscht heute allgemein die Auf¬
fassung , daß die Welt aus einem einzigen allgemeinsten Prinzipe

abf
dat
zur
Rei
ges
sta :
He
gef
siel
wo :
err
bez
kar
din
aus
wej
gär
eim
Ohi
me:
Pol
Un
Hie
geg
Nui

als
wai
Der
des
er s
nie!
ein«
Nie
Nie
den
stei
den
sol<
We

310



Die künftige Religion .

? · nur die

L
orm - Wiue

h selbst 2Ur^ elt Prisen
tr bürstende
" Wille , der
*r baut und
irrenwollen ?
lne nde , glie.
fste, reinste,
nach Kunst

bnisse . Die
s auf diesen
Veit beseelt ,
öpferwillen ,
inweigerlich
inem Hange
;em Kampfe
e er in sich
nische Reife

fen, die ihm
n überhaupt
;r Zerrissen¬
formung zu
;r hierbei zu
seine rhyth-
m ihm seine
um die Ent-
• sei , warum
|e ? Warum
: ein dunkler
r schon er-
rzt hat , daß
[ zusammen -

unserer Zeit
bsung dieser
iein die Auf·
ten Prinz >Pe

abgeleitet werden müsse , daß die Welt eine unbedingte Einheit sei ,
daß alles Mannigfaltige der Erscheinung auf eine einzige Urquelle
zurückzuführen sei . Die gesamte moderne Philosophie seit der
Renaissance hat unter der bestrickenden Macht dieses Gedankens
gestanden . Im Pantheismus mit seinen verschiedenen Ausge¬
staltungen hat dieser Gedanke seinen stärksten Ausdruck gefunden .
Heute nun vollends ist man ganz von diesem Gedanken ein¬
gefangen . Man glaubt sich aufs höchste zu ehren , wenn man
sich einen Monisten nennt . Monismus ist ein beliebtes Schlag¬
wort geworden , mit dem man einen Abschluß , einen endlich
erreichten festen Punkt in der metaphysischen Spekulation zu
bezeichnen glaubt . Ich bin gänzlich anderer Meinung . Ich
kann mir das Entstehen der Welt aus einer Einheit schlechter¬
dings nicht vorstellen . Nur aus dem Gegensatz von Kräften ,
aus der Reibung von Kräften kann meiner Ansicht nach Be¬

wegung und Leben entstehen . Eine absolute Kraft scheint mir

gänzlich unvorstellbar . Jede Kraft braucht einen Gegenstand ,
einen Widerstand , den sie aufsucht , an dem sie sich ausläßt .
Ohne Reiz von außen kann keine Kraft zu ihrer Äußerung kom¬

men . Wir sehen doch auch , welche ungeheure Rolle die
Polarität in der gesamten Natur spielt . Kraft bedarf Gegenkraft .
Und so , glaube ich , liegt es schon in dem Urschoß der Dinge .
Hier , glaube ich , muß schon der positiven Kraft eine negative

gegenüberstehen . Hier schon muß Kampf und Reibung sein .
Nur so. konnte die Welt entstehen .

Ich habe bisher den Willen , und genauer den Willen zur Form

als die allgemeinste Grundlage der Welt bezeichnet . Aber dies

war einseitig . Jetzt ist eine wichtige Ergänzung nachzutragen .

Der Wille zur Form ist nicht das einzige , ausschließliche Element

des Seins . Denn warum ist der Wille zerstückelt ? Warum muß

er ständig nach Form ringen ? Warum ist die Form , die Schönheit

nicht von Ewigkeit da ? Ich glaube dem Willen zur Form steht

eine negative Kraft gegenüber , ein Wille zur Unform , zum

Nichts . Das Nichts kann nicht schlechthin Nichts sein . Das

Nichts muß eine aktiv wirksame , hemmende Kraft haben , die

den bild- und regsamen Willen zur Form durchkreuzt . Wir

steigen hier in die tiefsten Abgründe des menschlichen Nach¬

denkens hinab . Aber ich kann nicht einsehen , wie man ohne

solche Vorstellungen zu einem leidlich klaren Abschluß seiner

Weltbegriffe kommen will . Woher das so vielfach Verwahrloste ,

3II



Zweiter Teil .

Schauerliche, Wüste im Dasein ? Woher der Kampf, die Not , ° ,
die Zwietracht im Sein ? Warum muß der Wille seine Schönheit s0

^und Form so mühsam kämpfend suchen ? Was hat ihn zer-
schlagen, daß er einen so weiten Weg nehmen muß , um durch
Gliederung seine Einheit wieder zu finden ? Mir scheint , daß n*c
alles dies nur die Wirkung einer unheimlichen Gegenkraft sein ^
kann , die sich dem schöpferischen Willen zur Form widersetzt,

zerri
der er seine Gliederung, Sammlung , Ordnung, Schönheit abringt , Jetzt
welche ihm oft mißlingt . unte

Aber was ist nun diese negative Kraft im Dasein, die sich der- Fein
gestalt der schöpferischen Kraft entgegenstellt ? Ich kann nicht Maß«
hoffen , mit folgendem viel Beifall zu finden. Ich sage es nur ,

^ aul
um meinen Gedanken Abschluß zu geben, um nichts zurückzu - den
halten . Wenn ich den Willen und näher den Willen zur Form a^er
als das schöpferische Prinzip der Welt bezeichnete, so war uns Füll«
dieser Wille auch niemals in einer Ganzheit gegeben, sondern Auel
wir hatten ihn nur erschlossen aus den einzelnen Lebenserschei- es Z
nungen , die wir auf ihn zurückführten , ohne daß wir seiner un- Länj
mittelbar habhaft werden konnten . Und in dem gleichen Sinne liehe
will ich es verstanden wissen , wenn ich jetzt etwas in unserer Kraf
Erscheinungswelt als das negative, hemmende , zerstörende Prinzip F ο i
bezeichne. Ich sage nicht : dies i s t die negative Kraft , sondern gegehierin drückt sie sich aus , hiermit ragt sie hinein in unsere Er- die I
scheinungswelt . Mit dieser Einschränkung aber sage ich : die anni
alles zerspaltende , hemmende und dadurch zernagende und zer- beko
malmende , vernichtende und zerstörende Kraft , gegen die sich haupder Wille zur Wehre setzt , scheint mir die Zeit zu sein. Die Aus<Zeit ist in unserer Erscheinungswelt der verkörperte Wille zum bind
Nichts , der unfaßliche und doch so furchtbare Wille zum Nichts. porr]Seit Kant gilt die Zeit als eine leere Form der menschlichen knüjAnschauungskraft , der keine unbedingte Wirklichkeit zukommt . an ^Ich kann diese Auffassung nicht für richtig halten , aus Gründen, ^ie Ίdie darzulegen hier natürlich zu weit führen würde. Die Zeit kunjscheint mir auch eine unbedingte Wirklichkeit zu haben und ^zwar eben die furchtbare Wirklichkeit des steten Auflösens, j^UfHemmens, Zerstörens . Die Zeit legt sich als das ewig Trennende
zwischen die Dinge. Daß der Wille nicht als Einheit wirken kann , ^ ,
daran hindert ihn ewig die Zeit . Heute bist du ein anderer als ^

‘
gestern und morgen . Du bist durch das Dazwischentreten e jnejder Zeit stets in deiner Ganzheit zerrissen, in dieser Einheit er u

312



*Ür

‘
;S·

lf . die Not,i Schönheit
kt 'hn zer.
■ durch
che 'nt, daß
■nkraft sein

widersetzt,
>cit abringt,

sich der-
k*nn nicht
aSe es nur ,
s zurückzu-
n zur Form
so war uns
en , sondern
benserschei-
r seiner un-
■ichen Sinne
. in unserer
ende Prinzip
aft , sondern
t unsere Er-
ige ich : die
tde und zer-
jen die sich
j sein . Die
; Wille zum
zum Nichts .
renschlichen
it zukommt.
us Gründen,
>. Die Zeit

haben und

Auflösens,

i» Trennende
wirken kann,
anderer als

ischentreten
, Ser Einheit

_ Die künftige Religion .

gespalten und so kannst du nicht als voller , ganzer Wille wirken,
sondern immer bist du ein flüchtiges Kind des Augenblicks. Das
ist dein ewiges Hemmnis , deine Schwäche. Und so in allen
Dingen. Überall trennt und zerstäubt die Zeit die Dinge, die nun
nicht als volle Einheiten sich regen und wirken können , sondern
die unter dem furchtbaren Druck der Zeit ständig Gefahr laufen
zerrissen zu werden, sich in Chaos aufzulösen . Sie können das
Jetzt und Ehemals nicht zur Einheit verknüpfen . Sie verflattern
unter dem Spiel der Zeit . Die Zeit ist dem Willen als die ewige
Pein über den Leib geworfen. Der Raum ist nicht in gleichem
Maße das Trennende wie die Zeit, wie man vielleicht glaubt. Der
Raum ist gleichzeitig mit dem Willen gesetzt. Wir können uns
den Willen nicht anders als ausgedehnt denken. Daß der Wille
aber in dieser Ausdehnung als Einheit wirke , daß er seine ganze
Fülle in Eins zusammenfasse , daran hindert ihn eben die Zeit.
Auch zur Überwindung der Ausdehnung, des Raumes bedarf
es Zeit . Die Zeit hat den Willen in seiner Breit- wie in seiner
Längsentwicklung zerspalten und hemmt ihn an seinem einheit¬
lichen Wirken . Hiergegen nun , gegen diese hemmende, spaltende
Kraft der Zeit setzt sich der Wille zur Wehr , dadurch daß er
Form annimmt . Durch die Form , die Gestalt kämpft der Wille

gegen das Nichts, die Zeit . Durch die Form überbrückt der Wille
die Kluft der Zeit . Durch die Form , dadurch daß er feste Gestalt
annimmt , sucht er der Zeit Herr zu werden, sucht er Dauer zu
bekommen . In diesem Zusammenhänge lernen wir denn über¬

haupt erst begreifen, was eigentlich der von uns so oft gebrauchte
Ausdruck „Form “ bedeutet . Form ist nichts anderes als die Ver¬

bindung , Zusammenfassung eines Mannigfaltigen, Zersprengten.
Form ist Rhythmus , ist Wiederkehr des Gleichen, ist die Ver¬

knüpfung voneinander getrennter Elemente , so daß das eine

an das andere anklingt , es gleichsam wieder aufnimmt , es über

die Trennung hinweg erhält und so mit ihm eine einheitliche Wir¬

kung übt . Form ist der Zusammenschluß verstreuter Elemente,
die einzeln nichts sind, vereinigt aber ein volles Leben entfalten.
Nur was Form hat , lebt. Wille zur Form ist Wille zum Leben .

Die Formlosigkeit ist der Tod . Durch die Form ringt der Wille

der Zeit sein Dasein ab . Durch die Form rettet er sich vor der

Zeit. So beim einzelnen Menschen. Der einzelne schafft sich

einen dauernden Charakter , eine feste Verfassung der Seele , damit

er über den flüchtigen Strom der Zeit hinweg eine Einheit bilde ,

313



Zweiter Teil .

daß er zu jeder Stunde seine volle Kraft einsetzen könne , daß
sein Leben ein einheitlicher rhythmischer Gang werde. So bietet
er Trotz der Zeit . Und so ein Volk. Ein Volk schafft sich In¬
stitutionen , feste Formen , Verfassungen, die es über die Flucht
der Zeit hinweg als Volk erhalten . Nur durch solche Formen
lebt ein Volk, sie sind der einzige Beweis seines Daseins. Ohne
diese Formen wird es alsbald ein Nichts, ein Chaos . Und so die
gesamte Natur . Mit jedem Wesen als einer festen, gestalteten
Einheit hat der Wille dem vernichtenden Strom der Zeit eine
Spanne Dauer , Leben abgerungen , er hat sich , zu Einheiten ge¬
sammelt , aus dem chaotischen Strudel herausgehoben . Und
durch die unendliche Kette der Wesen hindurch , indem immer eine
Form die andere erzeugt, wodurch das Fernste mit dem Nächsten
zusammenhängt , sucht sich der Wille in seiner Ganzheit empor¬
zuringen aus der chaotischen Zerrissenheit . Indem ein Wesen
immer dem andern , eine Form der andern die Hand reicht , steigt
der Wille in seiner Allheit empor zum Leben , aus derZerstückelung
zur Einheit , aus dem Wirrsal zur Ordnung, aus dem Chaos zur
Schönheit.

Das Leben ist eine Mischung. Die Welt ist aus einer Kreuzung
hervorgegangen , aus einer Begattung zweier ewig geschiedenen
Mächte. Jedes Leben ist ein harmonischer Ton aus der Tiefe
disharmonischer Urkräfte heraus . Die Annahme einer Allmacht
im Dasein ist für immer gescheitert . Nur eine seichte Betrachtung
der Welt, die sich bewußt den Blick vor den Abgründen des Da¬
seins verschloß, konnte diesem Glauben anhängen . Der Pessi¬
mismus hat sich diesem Wahnglauben mit Macht entgegenge¬
worfen . Er hat unbarmherzig den Schleier von der Welt gerissen,
den schwärmerische Geister um sie gewoben hatten . Schopen¬
hauer hat eine tiefe Furche in den glatten Sand des neueren
Denkens gezogen. Was er niedergeschrieben hat , wird niemand
wieder auslöschen . Alles dies ist mit aufzunehmen in das künftige
Weltbild. Wenn eine Allmacht im Dasein herrschte , müßte sie
überall herrschen . Sie kann nicht freiwillig aus sich selbst
heraus die Unvollkommenheit erzeugen . Die Allmacht müßte
sich überall rein und voll ergießen. Man hat oft von einem
Abfall vom Göttlichen gesprochen. Wie sollte das möglich sein!
Das Göttliche kann sich doch nicht selbst aufheben , auch nicht
zum Teil . Nein, es muß eine Zweiheit, einen Widerspruch , einen
Kampf im Ursein geben. Nur aus einem gegenwirkenden Zwange



konne , daß
'· So bietet
Lfft sich In.
die Flucht

he Formen
fins· Ohne
und so die
gestalteten

r Zeit eine
nheiten ge.
lben . Und
immereine

m Nächsten
heit empor¬
ein Wesen

eicht , steigt
rstückelung
i Chaos zur

r Kreuzung
rschiedenen
s der Tiefe
;r Allmacht
letrachtung
len des Da-
Der Pessi-

;ntgegenge-
elt gerissen,

Schopen-
es neueren
rd niemand
las künftige
, müßte sie
sich selbst

icht müßte
von einem

jglich sein !
auch nicht
ruch , einen
len Zwange

Die künftige Religion .

konnte und kann das Unvollkommene, das Böse entstehen . Die
Welt ist die schmerzhafte Geburt aus zwei entgegengesetzten
Mächten . An dem Kampfe zwischen Wille und Zeit entzündet
sich die Gestalt, das Leben. Die Welt ist weder ein Werk der
Weisheit , noch ein Werk des Wahnsinns . Sie ist das sehnende,
kämpfende Suchen eines zerspalteten , zerrissenen Willens nach
seiner Wiederkehr , nach seiner Einheit , nach seiner Schönheit,
seinem Glück. Erkenne dich selbst. Was du selbst bist , das ist
die Welt . Sie ringt und sucht wie du. Was aber sucht sie ?
Ihre Form sucht sie, ihre Gestalt, ihre Ordnung, ihre Schönheit.
Die Welt ist eine Selbstschöpfung. Der Wille, von einer furcht¬
baren Gegenkraft zerspalten , kann diese Zerspaltung , diese Zer¬
rissenheit nicht ertragen . Er lechzt nach seiner Sammlung, seiner
Vereinigung , seinem Aufbau . So entsteht die Welt.

Und der Mensch? Und du ? Kannst du diese Welt lieben ,
kannst du ein Mitstreiter sein in dem kämpfenden Willen? Willst
du dich hineinstürzen in den Strom des schöpferischen Lebens ,
um als Tropfen mit hinauszuströmen in den Ozean der letzten
Schönheit ? Oder willst du dich ermüdet abwenden, entsagend,
verzweifelt , gebrochen? In der Tiefe der menschlichen Seele

regt sich ewig ein Sehnen nach Selbstbejahung, ein unstillbares
Sehnen nach Freude , nach Übereinstimmung mit dem eigenen
Wesen , nach — Glück. Man hat dies Verlangen schon oft tot¬

schlagen wollen . Man hat es verflucht , gehöhnt als den verderb¬
lichsten , sündhaftesten Trieb des Menschen, den er bei sich aus¬
rotten müsse mit Stumpf und Stiel . Aber alles Schelten und Eifern
hat nichts vermocht . Immer wieder ward sie rege , die alte Sehn¬
sucht . In heimlicher Stille tat sie immer wieder verstohlen die

Augen auf und schaute hinaus , ein Land der seligen Wunder , der

Erlösung suchend . Schämen wir uns dieses Suchens nicht . Es

ist nicht ein verbotenes Gefühl; es ist das wahrste , echteste , erste

Gefühl. An der Spitze aller Religionen steht die Frage nach dem

Glück. Ist Menschenglück möglich ? Und wie ist es möglich?

Diese Frage hat allen Religionen das Leben gegeben . Und die

Beantwortung dieser Frage bildet auch die Krönung aller kräftigen

Philosophien, die , nicht dürre Gedankengespinste, dem Leben

entquellen , zum Leben drängen . Diese Frage ist mit furchtbarer

Gewalt jetzt wieder in den Herzen erwacht . Sie tönt , sie dröhnt

in allen Gemütern . Sie läßt sich nicht einschläfern. Die düstern

Philosophien des letzten J ahrhunderts , die so vielen zweifelnden

315



Zweiter Teil .

Seelen ihr tiefstes Empfinden enthüllt , ihr banges Ahnen in Worte
gekleidet haben , haben diese Frage von neuem vor die Entschei¬
dung der Menschheit gebracht . Diese hat jetzt zu wählen , sich
zu erklären . Will sie das Leben oder will sie es nicht ? Auf dem
einen Wege geht es hinab in ein stilles Hindämmern , ein allmäh¬
liches Sterben. Auf dem andern geht es hinauf zu höchsten
Höhen und stolzen Taten.

Ist ein Menschenglück? Ja , ich sage, es i s t ein Menschen¬
glück. Aber es ist nur ein einziges Glück, das Glück der Schönheit.
Alles andere ist Schaum und Dunst .

Wenn der Mensch seine Tugend erfüllt , wenn er sein Inneres
gestaltet , alles, was in ihm an unerlöstem , sehnendem Willen
ruht , zur Form erhebt, wenn er lebendig macht , was in ihm nach
Leben lechzt, kurz , wenn er sich ausströmt , ganz Schönheit,
ganz klingende Harmonie wird, dann hat auch der Mensch das
Glück. Den Menschen darf keine Furcht anfallen , keine Bangig¬
keit , er darf nicht vor seinem eigenen Wesen schaudern , sondern
er muß ihm frei die Zügel schießen lassen, dem Gesetze , mit
dem er sein Leben angetreten , gehorchen , er muß , wie Nietzsche
es nennt , werden, was er ist, dann erringt er ein reichliches, ein
überfließendes Maß von Glück. Wenn der Mensch alle Schätze
hebt , die in seinem Innern ruhen , wenn er ein unermüdlicher , nie
rastender Schöpfer an sich selber wird, wenn er unablässig bildet
und gestaltet und immer nur bildet und gestaltet , mit anderen
Worten , wenn der Mensch nur wirklich lebt — denn alles Leben
ist ein Bilden, Gestalten — dann erringt er das einzige, höchste
Glück, das Künstler- und Schöpferglück. Ob sich die Welt gegen
ihn bäumt , ob ihm das Schicksal Fels über Fels auf den Weg
schleudert , er strömt und stürmt über alles hinweg. Nur der
dämonische Mensch, der Sturm in sich hat , den ein Dämon jagt ,ist glücklich. Nicht die Ruhe ist das Glück, die Bewegung ist
das Glück. Der Mensch der großen Leidenschaft nur , dem alle
Fesseln entfallen sind, der sich nur vor sich selber retten kann ,
wenn er schafft, wenn er ringt , wenn er alles Sein überflutet ,
verschlingt , der schöpferische Mensch allein ist glücklich. Welch
eine Seltsamkeit , daß unsere Väter das heiße Begehren die Leiden¬
schaft , ein Leiden nannten . Uns ist es das einzige Glück. Soweit
du begehrst, soweit du liebst, schätzst , wertest , erobern , bilden,
gestalten willst, soweit hast du Glück. Unglück hast du nur ,wenn du zaghaft bist, wenn du nur halb willst, wenn du



Die künftige Religion .
n »n Worte
■ Entschei .
ahlen , sich

Auf hem
allnräh-

* höchsten

Menschen-
Schönheit .

iir > Inneres
em Willen
ί ihm nach
Schönheit ,

rtensch das
ne Bangig-
rn , sondern
esetze , mit
e Nietzsche
hliches , ein
Ile Schätze
dlicher , nie
ässig bildet
» t anderen
alles Leben

ge , höchste
Welt gegen
f den Weg
. Nur der
ämon jagt,
wegung ist

r , dem alle

;tten kann,
überflutet ,

ch . Welch

die Leiden¬
de . Soweit

►rn, bilden,

cst du nur,
wenn du

deinem Dämon , deinem Gesetze nicht folgst, wenn du ihm*
etwas abbitten willst , wenn du weniger willst als du wollen
solltest . Nicht das Wollen ist ein Unglück , nur das halbe
Wollen, das gehemmte , gebrochene Wollen. Ein Leiden gibt
es nur , die Verkrüppelung . Wenn du aber Mut hast , wenn
du den Willen , der in dir quillt, gestaltest, wenn du ihn. nicht
zurückdrängst , sondern ihm ein Bett gräbst , in dem er sich mit
aller Kraft und Pracht ergießen kann , dann zittert deine Seele
vor Seligkeit. Sahst du noch nie einen schöpferischen, tätigen
Menschen, wie ihm der Blick leuchtet vor Glück ? Wer aber
feige um das Leben schleicht , wer sich duckt und ängstlich
schielt , wer ein Glück von außen erwartet und mit dem
Dasein rechtet , wer seinen eigenen Schatz, seinen Goldreich¬
tum nicht erkennt , der in ihm lebt, da er ja auch Wille ist ,
den er nur zu beleben braucht , dem er nur ein freudiges Ja !
zuzurufen braucht , daß er hervorbricht , sich in Schönheit ge¬
staltet und so erlöst , — der wird nie das Glück erjagen . Das
Glück ist ein Lohn , ein Lohn der Tapferkeit, des Wagemuts.
Wer feige ist, der geht leer aus . Nur die Tugend kann das Glück
erschaffen . Was aber ist die Tugend? Das Wollen ist die
Tugend . Denn alles Wollen ist ein Formen , Bilden Gestalten,
Adeln, Verschönern . Wenn du willst, bist du ein Künstler, dann
schaffst du das Schöne. Du kannst nicht wollen , ohne Schönes
zu schaffen . Mit deinem Wollen breitest du über dich und den

ganzen Umkreis eines Daseins den Adel der Schönheit aus . Und
in diesem Adel atmet dein Herz beseligt auf . Es gibt nur eine
Erlösung , die Erlösung durch Schönheit. Über jeder erreichten
Schönheit liegt ein Glanzder Unendlichkeit ausgebreitet. Es ist, als
ob mit jeder Schönheit dasganzeDasein, der Allwillen einenTriumph
feiere. Jede Schönheit strömt einen ewigen Hauch des Glückes
aus . Du darfst das Glück nicht wollen; du darfst auch die
Schönheit nicht wollen. Du mußt nur — wollen . Willst
du ganz , willst du wahrhaft , so erschaffst du von selbst das

Schöne. Das Schöne ist das ganze Wollen; das Schöne ist die

Kraft . Und mit der Schönheit senkt sich auch von selbst das

Glück auf dich nieder . Du hast dein Dasein erfüllt. Der Wille,
der in und mit dir Gestalt gewinnen wollte , hat seine Gestalt

gefunden. Und so ist er gesättigt in seiner Schönheit, so ist er

erlöst, beglückt .
Und wie der Mensch, so alles Sein . Alles Lebende , alles

317



Zweiter Teil.

' Seiende ist von Natur ein Schönes, eine Harmonie , eine rhyth - 111
..

mische Gestalt. Wille zur Form , hatten wir gesagt , ist alles
Dasein, ein Wille zur Schönheit . Aus der Gestaltlosigkeit will 11111
der Wille zur Gestalt, zum Leben. So kann der Wille nur Leben ]
haben , soweit er schon Gestalt, schon Schönheit hat . Aber eine tat 1
viel größere Aufgabe ist dem Willen noch mit dem Leben gestellt . l°se
Das Leben ist ein Ansatz zur Schönheit . Eine viel höhere au*2
Schönheit soll der Wille in seiner Entwicklung gestalten . Was Niet
in ihm an Gestaltungskraft , an Schönheitswille ruht , das soll er er s
in stufenweiser Bildung entfalten , bis er seinen ganzen Schatz sch'
verbraucht hat , bis er alles in Form gegossen hat , was er besitzt, ' Wir
bis er dasteht in seiner Vollendung. In diesem Zustande aber , Will
und schon bei jedem Schritte vorwärts auf dieser Bahn wiegt wiec
sich der Wille in trunkenem Glücke. Und wie sollte es anders dari
sein ? Das Sein ist Wille. Wenn dieser Wille sich erfüllt , sich nur
ganz durch Formung entlädt , wenn er ganz heraus , zum Lichte zwii
kommt , wenn er seine Bahn zu Ende läuft , seinen Umkreis aus- will ,
mißt , sich voll erschöpft , dann muß sich der Wille bejahen und sich
dann bejaht er sich auch . Und zwar allüberall . Wo der Wille dies '
hervorbricht im Dasein, wo er eingegliedert ist in der Kette des vers
Werdens, wo er als Tropfen auftaucht im Strome des Allwillens , fühl
ob seine Ziele weit oder eng, hoch oder niedrig sind, ob er einen beja
weitenWeg zu seiner Vollendungvor sich hat , ein größerer Umkreis Alle
sich vor ihm und um ihn als seine Aufgabe dehnt — das alles sangtut zur Sache nichts . Wenn der Wille nur frisch und kräftig ist, una
wenn er nur Wagemut hat und sich in das schöpferische Leben j} jes
stürzt , — dann hat er das Glück . Jede Tat erfreut . Dies ist die re jc]
ewige Harmonie im Dasein. Wo Tat , wo Wille, wo Schöpferkraft i
ist, da ist auch Glück. Nicht nur das große, das staunenswürdige 2ur^Dasein kann sich bejahen , wie Nietzsche glaubte ; alles Dasein
kann sich bejahen , wenn es nur bildet und schafft , wenn es nur clebt . Jeder Wille braucht zur Seligkeit nur der Erfüllung Qjaiseiner Kraft . Er braucht keine unendliche Tat , er braucht ge jnur seine Tat . Wenn er aber diese Tat vollbringt, die ihm sein
Wille vorschreibt, die aus seiner Stellung im Dasein, seiner y

'
Anlage, seinen Umständen fließt, die gerade i h m der Lauf des
Daseins gebeut, dann hat er auch sein Glück zum Lohn . Tat jj .

*
und Glück, sie halten einander im Gleichgewicht. Jede Tat findet
unweigerlich ihr Glück . Dies ist die Lehre von der Selbstgenüg¬
samkeit alles Seins . Alles Sein ist sich selbst genug. Es trägt ^

ir
)
e

ochi
318



Die künftige Religion.
:lne rhyth -

« t alles
»*gkeit win
nur Leben
Aber eine

*n gestellt.
r‘el höhere
lten . Was
das soll er
« n Schatz
1 er besitzt,
lande aber,
Jahn wiegt
- es anders
erfüllt , sich
rum Lichte
nkreis aus-
ejahen und
■ der Wille
r Kette des
Allwillens,

ob er einen

er Umkreis
das alles

kräftig ist ,
sehe Leben
Dies ist die

höpferkraft
ens würdige
les Dasein
’enn es nur

Erfüllung

er braucht

ie ihm sein

sein , seiner

;r Lauf des

Lohn . Tat

e Tat findet

elbstgenug
-

Es trägt

in seinem Schoß einen gleichen Schatz der Tat und auch des
Glücks. So segnet es sich selbst. So bewegt es sich beglückt
um seine eigene Achse .

Schopenhauer mochte es grausen, da er zuerst einen Blick
tat in den verworren unweisen Ursprung der Welt . Dieser sinn¬
lose Wille , der ohne Ziel ewig sich abarbeitet , dieser ewig sich
aufzehrende , wiederkäuende Wille mußte ihn mit Entsetzen füllen.
Nietzsche aber wollte Leben, Leben um jeden Preis. So segnete
er seinen gewaltsamen Willen . Aber man fühlt , es wird ihm
schwer . Seine Liebe zum Leben ist krampfhaft , erzwungen.
Wir aber , da wir den Willen zur Macht umgetauft haben in den
Willen zur Form , zur Gestalt, zur Schönheit, wir können ihn
wieder lieben mit freiem, offenem Herzen. Der Wille ist hart —■
darin hat Nietzsche Recht . Aber die Härte , der Kampf sind ihm
nur die notwendigen Mittel der Selbstgestaltung, seiner unbe-
zwinglichen Sehnsucht nach Schönheit. Da der Wille Schönheit
will , braucht er Härte . In formlosem Zustande leidend ringt
sich der Wille kämpfend empor zu seiner Schönheit. Wir beten
diesen Willen nicht an ; denn er ist keine Allmacht. Aber wir
verstehen ihn . Er klingt an unser Herz an . Seine Kinder,
fühlen wir die gleiche Sehnsucht. Und so lieben wir ihn , so
bejahen wir das Dasein aus dem letzten Grunde der Seele heraus.
Alles Seiende ist zum Glück berufen, das ist ein tröstlicher Ge¬
sang . Eine Erlösung lockt alles Seiende , daß es ihr gierig und
unablässig kämpfend nachstrebt , die Erlösung durch Schönheit.
Diese Erlösung erstrebt alles Seiende und die Schönheit er¬
reichend findet es diese Erlösung .

Solchermaßen gewinnt die Welt ihren Wert , ihren Adel
zurück . Adel hat , was um seiner selbst willen lebt, was keiner
höheren Rechtfertigung bedarf, was sich selbst bejaht . Dies
ist die Religion des Heidentums , des Griechentums. Der heilige
Glaube ist es an die selbsterlösende Kraft im Menschen, in allem
Sein . Nur was durch eigene Kraft bestehen kann , was in sich
selbst eine unversiegliche Quelle des Glückes birgt, was keiner

Unterstützung , keiner Anlehnung , keiner hilfreichen Gnade
bedarf, was ganz auf eigenen Füßen steht , das allein hat Würde.
Diesem stolzen Glauben huldigten die Griechen, jene wunder¬
baren Erstlinge der europäischen Bildung. Sie glaubten fest an
eine Tugend, die selig macht , die Tugend des Schaffens, des

Schaffens des Schönen. So hatte der griechische Mensch Adel,

'•m

319



Zweiter Teil .

Würde . So goß er noch seinen Adel aus über alle Dinge. ku :
Durch Schönheit taufte er sie zur Eigenwürde . Der Grieche Du
lechzte nicht nach Erlösung ; er war erlöst im Glück seiner Pre
Schönheit. Dann aber brach das Unheil herein . Aus Asien sch
kam das Christentum herüber und predigte, wie alle asiati - dal
sehen Religionen, die Schwäche des Menschen. Was war es , an
das das Christentum die Menschen des griechisch-römischen tra
Heidentums lehren wollte? Was wollte es ihnen mit aller Ge- , ,N
walt einprägen ? Was suchte es ihnen immer und immer wieder kai
zu Gemüte zu führen ? Den Glauben von der gänzlichen Hilfs- sch
bedürftigkeit , Haltlosigkeit, Unwürde des Menschen, der nichts Wi
aus eigener Kraft vermöge, dessen Hoffnung auf Eigenerlösung wii
durch die Kraft seiner Tugend ein eiteler Wahn sei, der eine Er- ein
lösung durch höhere Macht bedürfe, der Gnade brauche . Die hal
Christen empörte die Selbstsicherheit, der Stolz , mit dem die kre
Heiden das Leben unschuldig und tapfer lebten, die selber sch
glücklich zu werden gedachten , die fest auf die eigene Kraft , sic!
die eigene Tugend bauten . Diesen Heidenhochmut wollte das aui
Christentum brechen . Und es hat ihn gebrochen. Es hat feil
den Menschen geknickt und entwurzelt . Schleiermacher gilt Zu
mit Recht als ein tiefer Kenner des Christentums . Aber Me
wie bestimmt Schleiermacher die Religion? Als das Gefühl hej
einer schlechthinigen , soll heißen unbedingten , gänzlichen für
Abhängigkeit, aus der sich der Mensch nur mit höherer Hilfe w j ,
retten könne . Aber das ist nur eine Religion. Es gibt auch ;gr¬
eine Religion des Stolzes , des Mutes, der Selbsterlösung. Das anist die heidnische Religion, das ist die griechische Religion, die j^ewir zurückerobern müssen . Der Glaube an Gott war das größte se j]
Unglück der Menschheit. Diese Heilsbotschaft war eine Unheils- jj
botschaft . Gott war dem Menschen immer ein Stab, eine Stütze, j-j -(
Anlehnung , Hilfe, Rettung . Das sollte er sein . Darin sah ^man das große Heil dieser Lehre. Aber dadurch begab sich ^der Mensch der Eigenwürde. Damit verzichtete er auf die eigene
Kraft . Aus der Schwäche ist dieser Glaube gewachsen. Die
Schwäche hat er gezüchtet , verewigt. Er hat den Menschen
verdorben . Was hat dieser Glaube nicht den Menschen gekostet !
Wie viel Menschenkraft wurde durch diesen Glauben erstickt ,
nicht zum Leben , zur Gestaltung gebracht ! Nur was auf eigenen ^Füßen steht , was sich selbst genug ist, was sich nicht aus höheren

GinQuellen speist , was keiner höheren Hilfe und Gnade bedarf , ,

320



al 'e Dinge
G,iJ h(iluck sein«

Aus Asien
alle asiati -

■Vas war es,h - römischen
a ' t aller Ge-
Timer wieder
liehen Hilfs-
l > der nichts

igenerlösung
der eine Er-

•auche . Die
nit dem die

, die selber

igene Kraft ,
t wollte das
tn . Es hat
rmacher gilt
[ums . Aber

das Gefühl

gänzlichen
ibherer Hilfe

Es gibt auch

lösung . Das

Religion , die

ar das größte
eine Unheils -

, eine Stütze ,
Darin sah

i begab sich

iu f die eigene
achsen . D ‘e

»n Menschen

hen gekostet !

iben erstickt ,

s auf eigenen

t aus höheren

nade bedarf ,

Die künftige Religion.

kurz was aus eigenen Gnaden lebt — das hat Würde und Adel.
Durch die Gotteskindschaft gab der Mensch seine Eigenwürde
preis, er verlor sich an Gott. Er mochte sich in der Gotteskind¬
schaft sicher und geborgen fühlen . Aber sein Stolz war auch
dahin . Er wurzelte nicht mehr in sich selbst. Er rankte sich
an einer höheren Macht empor. Aber nur aus dem Selbstver¬
trauen , dem großen Mut heraus erwachsen die großen Taten.
„Nur dadurch , daß ich Gott möglichst zu entbehren suche,
kann ich mich in ein würdiges Verhältnis zu ihm setzen“

, sagt
schon Hebbel , der kühne , ahnungsreiche Vorläufer Nietzsches .
Wir aber müssen Gott gänzlich abschütteln . Damit erst machen
wir den Menschen wieder zum Menschen. Der Mensch , der
einem Gotte sich beugt , sich einem Gotte verbunden fühlt , ist nur
halb ein Mensch . Der Mensch war bisher ein furchtsam ver¬
krochenes Wesen , das uns Mitleid einflößt. Geben wir dem Men¬
schen den Mut zurück . Stellen wir den Menschen wieder auf
sich selbst . So hat er seinen Adel wieder. Nur wenn er ganz
auf seine eigenen Kräfte angewiesen ist, wenn er allein in einer
feindlich wogenden Welt steht , wenn er keinen verstohlenen
Zugang mehr zu einer höheren Macht hat , nur dann kann der
Mensch Größe erlangen . Nur die harte Zucht erzieht zur Schön¬
heit . Die Welt ist nicht für schwache Seelen gebaut, sondern
für starke . Treiben wir die Religion der Schwäche aus . Werden
wir wieder aus Christen zu Heiden. Was ist Christentum ? Was
ist Heidentum ? Christentum ist der Unglaube an den Menschen ,
an die Eigenkraft der Menschen. Heidentum ist Glaube an den
Menschen, an die Selbstgenügsamkeit des Menschen, an die
selbsterlösende Kraft im Menschen. Das Christentum erniedrigt
den Menschen . Geben wir dem Menschen die Würde zurück.
Die Demut soll das Höchste sein ? O nein, der Stolz ist das
Höchste. Richten wir den Menschen wieder auf ; heben wir
ihn wieder empor, daß er sich selbst vertraut . Und er wird un¬
geahnte Früchte treiben . Er wird wieder ein Leben schaffen,
um dessentwillen das ganze Dasein gerechtfertigt scheint, das
seinen Goldglanz auf alles Dasein ausstrahlt . —

Aber all die Scheiternden, Fallenden, die nicht ihre Schönheit,
ihr Glück erreichen ? Wir sagten , die Welt ist keine Allmacht.
Was tröstet die Enterbten , die ihr Ziel verfehlen? Die Welt ist
eine Jagd nach dem Glück der Schönheit. Wer fällt, muß freudig
fallen. Er darf dem Leben nicht fluchen. Er muß die Glück-

Horneffer , Das klassischeideal . 321
21



Zweiter Teil .

liehen segnen, muß ihnen noch ein fröhliches, herzliches Auf !
Weiter ! zurufen , wie der fallende Krieger in der Schlacht noch an
dem Glück der siegenden Kameraden sich labt , mit diesem Sieges¬
gefühl selig stirbt . Das Leben ist keine Kinderei, kein Spaß ,
kein Spiel . Es ist ein Wagnis . Auf , lasset uns dieses Wagnis
wagen ! Wer scheitert , scheitere gern ; mußte er doch wissen,
was er tat , als er das Leben begann . Das Leben ist für Helden
gemacht und nicht für Feige. Wir müssen es uns verbitten,
daß die Verunglückten , Gebrochenen, Bekümmerten über das
Leben richten . Lange genug haben sie den Wert des Lebens
bestimmt . Die Gesunden sollen nicht nur Mitleid haben mit den
Kranken , sondern die Kranken auch mit den Gesunden. Sie
sollen nicht fordern, daß diese in ihr Lied mit einstimmen . Wer
Schmerz hat , der trage den Schmerz in der Stille . Er verun¬
glimpfe das Leben nicht . Er lasse nicht die ganze Welt wieder¬
hallen von seinem Schmerz. Ihm muß das Leben heilig sein.
Er darf es nicht entweihen . Er koste seinen Schmerz aus ; aber
er erscheine fröhlich, daß er nicht auch die Glücklichen erschreckt ,verfinstert . Er habe Scheu vor ihrem Glück. Er breche nicht
verwüstend ein in den Garten ihres Glücks. Wohl, dazu gehört
Größe . Aber das Leben ist eben für die Größe angelegt , für
hochgewachsene Geister, für Heiden. Wer stolz ist, der will
kein Mitleid . Sein Glück will er mit jedem teilen . Sein Un¬
glück behält er für sich allein . Wenn diese Gesinnung herrscht ,behält das ganze Leben seinen Glanz, seinen Adel . Aus dem
Leben fallen viele heraus . Jedes Leben ist ein Versuch. Aber
die Geretteten , die Siegreichen stehen aufrecht , ein stolzes
Triumphlied im Busen , alles Dasein mit ihrer Schönheit ver¬
schönend, mit ihrem Glück beglückend.

Aber schlägt nicht auch zuletzt für die Glücklichen , die
Schönen eine angstvolle Stunde? Aus Wille und Zeit , hatten
wir gesagt, baut sich die Welt . Im Kampfe mit der Zeit, die
ihn spaltet und hemmt , schafft sich der Wille die Form , die Ge¬
stalt , das Leben . Aber wird nicht doch immer wieder die Zeit
über den Willen Herr ? Muß nicht jede Gestalt wieder verfallen ?
Jede Gestalt — ein schöner Ton aus der unharmonischen Tiefe
heraus . Aber auch verhallend, verklingend wie jeder Ton. Als
letzter Feind und Verneiner, der unseren ganzen Schönheits¬
traum verweht, der uns zurückschleudert in die Armut , in die
Gebrechlichkeit, aus der wir den Menschen durch seine Kraft



lches Auf !
ht noch an
* m Sieges .
ke >n Spaß
es Wagnis

,ch wissen,für Helden
verbitten ,
über das

des Lebens
* n mit den
mden . Sie
men . Wer
Er verun-

fclt wieder¬
heilig sein ,
z aus ; aber
erschreckt,

reche nicht
dazu gehört
gelegt , für
der will
Sein Un-

ig herrscht ,
Aus dem

uch . Aber
ein stolzes
onheit ver¬

wichen , die
’eit , hatten

Zeit, die

Die künftige Religion .

zur Schönheit erlösen wollten, als dieser letzte, wie es scheint,
unbesiegbare Feind erhebt sich mit finsterer Macht der Tod , der
unerbittliche . Was kann den Tod besiegen? Wir haben diese
Frage vergessen. Die Menschen irren und taumeln durchs
Leben hin . Es scheint , der Tod hat keine Macht über sie . Aber
sie haben sich den Gedanken an den Tod nur aus dem Sinn ge¬
schlagen . Sie haben diesen Gedanken erdrückt , erstickt . Aber
das schafft keine wahre Ruhe . Man darf einem Gegner nicht
aus dem Wege gehen . So bleibt er hinterrücks eine Gefahr.
Man muß ihn aufsuchen , besiegen . Dann steht die Seele fest
und aufrecht . So halte es der Mensch auch mit seinem furcht¬
barsten Gegner, dem Tode.

Was ist der Tod ? Wer kann uns den Tod besiegen ? Das
Leben ist ein Versuch, ein Wagespiel des sehnsüchtig leidenden
Willens , der seine Gestalt und Schönheit will . Wie oft miß-

Wie oft zerfällt die Gestalt, ehe sie
Rauhe Stürme schütteln so viele
Und auch der Wille , der seine

der sich ganz in Form gegossen
der ganz Gestalt, ganz Leben ward , der keinen klein-

Tropfen in seinen verborgenen Fässern vergessen hat ,

lingt ihm dieser Versuch!
ihre Schönheit gefunden!
hoffende Frühlingsblüten .
Schönheit errungen hat ,
hat ,
sten
sondern alles ausgeschüttet hat , daß es in dem Kelche seines
Lebens perlt und schäumt , auch dieser vollendete Wille ist dem
Tod verfallen . Dadurch d a ß er vollendet ward , daß er nichts

vergaß , daß nichts Ungeformtes, Unerlöstes mehr in ihm ruht ,
daß er sich ganz erschöpfte, damit gibt er wieder dem Tod sein

Recht . Die Schönheit ist ein Geschenk des Augenblicks. Ist

dieser Augenblick erreicht , kam die Schönheit zum Lichte, fand

der Wille sein Ziel, so muß er wieder zurückebben. Das Chaos

wird wieder Herr über die Schönheit. Das Nichts besiegt wieder

den Willen . Er hat dem Nichts eine Schönheit, eine Gestalt

abgerungen . Nun schleicht wieder das Nichts herbei und löst

die Schönheit auf . Und wie im einzelnen, so im ganzen. Wenn

aller Wille organisiert ist, wenn der ganze Wille Schönheit,

System geworden ist , wenn die Welt ein einziger schön geformter

Organismus ist — was die Welt gewiß nicht ist ; Chaos ist die

Welt im weitesten Ausmaß noch, sie sucht noch ihre Schönheit —

aber denken wir uns diese Entwicklung zur Höhe gelangt, den

ganzen Willen hin- und ausgegossen in seiner Schönheit, in

Gestalt vollendet , dann staut unzweifelhaft auch der
seiner

323
21 *



Zweiter Teil.

Schöpferwille in seiner Ganzheit zurück . In seinem Ringen nach
Schönheit und Gestalt hat er sich verzehrt , nun verfällt er wiederdem Chaos . Wenn der Welt eine Zweiheit zugrunde liegt, somüssen diese Gegensätze auch in ihrer Herrschaft wechseln.Die beiden Urgegensätze des Daseins vollführen einen rhythmi¬schen Gang miteinander . Dem Schritt muß der Gegenschrittfolgen. Tag und Nacht, Helle und Dunkelheit , Schönheit undWirrsal , Ordnung und Wüste , Leben und Tod müssen auch imAllsein wechseln. Noch sind wir Jünger des Tages. Ein un¬endliches Schönheitssehnsuchtslied klingt noch durch alles Da¬sein. Der Wille lechzt und strebt noch unersättlich . Sein Reichtumdünkt ihn unerschöpflich. Aber irgendwann legt sich der Schleierdes Nichts auch wieder über den Allwillen. Die Zeit hat ihn

aufgerieben. Er hat gesiegt, nun aber muß er wieder unterliegen,und so in ewigem Wechsel. Aber ich sage : dem Tode des Schönenist der Stachel genommen . Alles Reife will sterben ; denn es kannsein Glück nicht tragen . Alles Reife lechzt nach dem Tode.Wer seine Schönheit fand, wer seinen Willen ganz in Form ge¬bracht hat , daß er bis auf den letzten , versprühenden Rest Gestalt
gefunden hat , daß er ganz und gar lebt , daß er in ihm wie ineinem beengenden Gefäße quillt und schäumt , — der lebt ineiner seligen, aber auch zugleich in einer schweren Spannung.Das Herz ist ihm immer wie zum Zerspringen voll . Es gibt nichtnur Tränen des Schmerzes, sondern auch Tränen des Glückes.Das höchste Glück wird fast ein Schmerz. Selig ist der Rauschder Schönheit. Aber fast erträgt ihn nicht das Herz. Es mußsich in Tränen entladen . Und einen Schritt weiter noch, sowünscht es selbst den Tod . Hast du noch nie einen großenAugenblick erlebt ? Wenn du einen erlebt hast , so wirst du wissen,daß , als der Rausch am höchsten war, als du fast im Taumeldeines Glücks vergehen wolltest, du den Wunsch hattest , esmöchte ein Ende nehmen . Denn du vermochtest das Gedrängedieser Seligkeit nicht mehr zu fassen. So der Glückliche mit demLeben. Der Glückliche wandelt trunken auf der Scheide zwischenTod und Leben, immer zu beidem bereit . Vor dem Tode bangt ,wer im Leben nicht satt ward , wer seinem Willen nicht ganzGenüge tat , wer in seinem Innern irgend ein Heiliges, Edleshat verkümmern , vermodern lassen. Der allein bangt vor demTode , hat er doch nie das Glück seiner Schönheit, den Rauschseiner rhythmischen Vollendung nie gekannt , vermöge welcher

seine
sollte
durcl
sich
fand ,
den 1
an d
Arm«
erlösl
naht ,
sterbi

N
Lebe:
ziges
liehe:
Feim
gerne
die £
der £
ohne
Anre
lösch
oder
nenn
die !
kanr
flüch
Aug <
blick
nis ,
Lebe
ist r,
Wen
nach
sehn
keit
Ungl
es d<
Ewig
seine

324



Die künftige Religion.

seine Seele bis in ihr Unterstes , Tiefstes hinein erklingt . Wie
sollte er nicht noch hungrig sein ! Der Wille aber, der ganzdurch Form zum Ausdruck kam , der siegreich aus seinem Chaos
sich zur Schönheit , zum Leben erhob , der sein ganzes Genüge
fand , der sich voll erschöpfte, ein solcher Wille geht trunken in
den Tod . Er ist überladen vom Glück der Schönheit. Er zerbricht
an diesem Überglück. So breitet er dem Tode freudig seine
Arme aus . Da er ganz Form , ganz Schönheit ward, ward er
erlöst. Nun zuckt er nicht mehr , wenn der Schatten des Todes
naht . Er hat seinen Sinn erfüllt . Wie sollte er nicht gerne
sterben wollen!

Nur da es ewig vom Nichts umringelt ist , darum hat das
Leben diese heiße Glut . Lieben kannst du nur , was du als ein¬
ziges liebst. Alle wahrhafte Liebe ist Liebe zu etwas Unersetz¬
lichem, Unwiederbringlichem. Darum ist der Tod nicht der
Feind, sondern der Freund des Lebens. Wille und Nichts bauen
gemeinsam die Welt ; aus ihrer Begattung nur kann das Leben ,
die Schönheit erstehen . Begreife den tiefen Sinn der Zweiheit,
der Spaltung im Dasein. Ohne die ewige Furcht vor dem Tode ,
ohne die ewige ernste Mahnung des Nichts , ohne den steten
Anreiz des drohenden Abgrundes würde der Wille erlahmen , er¬
löschen. Der Tod , das Nichts , die Zeit, die Vergänglichkeit —
oder wie du die geheimnisvolle verneinende Kraft im Dasein
nennen willst — jagt den Willen hinein in das Leben , die Gestalt,
die Schönheit . Der Wille, ewig vom Nichts gereizt, gehetzt,
kann sich nicht anders retten , als daß er sich in die Schönheit
flüchtet . Ewig vom Nichts umlagert , umlauert , muß er den
Augenblick zur höchsten Weihe gestalten, daß der schöne Augen¬
blick ihm über die Wüste des Nichts hinüberhelfe , ihn die Finster¬
nis , die Nacht vergessen lasse. So erzeugt auch das Nichts das
Leben ; so ist auch der Tod der Vater des Schönen. Das Ewige
ist nicht das Wertvolle , Heilige, Schöne. Das Ewige ist das
Wertlose, Wüste , Gestaltlose. Nicht das Vergängliche sehnt sich
nach dem Unvergänglichen . Umgekehrt , das Unvergängliche
sehnt sich ewig nach dem Vergänglichen. Die gestaltlose Ewig¬
keit sucht die Gestalt als ihre Erlösung . Das Ewige ist das ewig
Unglückliche , Leidende, Bangende. Der Zauber der Gestalt hat
es der Ewigkeit angetan . In der Gestalt will sich die wogende
Ewigkeit rhythmisch gliedern und sich so erlösen, sich so von
seiner Wüste heilen . Zwar die Gestalt bezahlt sie mit dem Tode ,

325



Zweiter Teil .

mit der Vergänglichkeit . Aber der Adel der Gestalt , die klin¬
gende Musik der Gestalt , das Glück der Gestalt wiegt die ganze
Wüste der Ewigkeit auf . E i n schöner Ton aus der grausigen
Tiefe heraus , und der Allwille entzückt sich an dieser verklingen¬
den Schönheit, er vergißt das Leiden seiner Ungestalt , er hat
sich erlöst , er erlebt einen seligen Augenblick. Nicht der Augen¬
blick will sich zur Ewigkeit ausdehnen , erweitern , sondern die
Ewigkeit will sich zum Augenblick verengern , verdichten . Im
schönen Augenblick der Gestalt jauchzt die gestaltlose Ewigkeit
auf . Das Leben ist wie der verrinnende Schaum auf der Ober¬
fläche des Meeres der Ewigkeit , den der gestaltlos wogende
Schlund nach oben spült . Aber nur in diesem tanzenden , fun¬
kelnden , glitzernden Schaum liegt alle Schönheit , liegt alle
trunkene Lust des Meeres der Ewigkeit . Man wollte den Men¬
schen im Grenzenlosen heimisch machen . Dies war das zweite,
was man vom religiösen Menschen heischte . Das erste war,
daß er sich an einen Gott anschlösse , das zweite, daß er seinen
Blick über die Erde hinauswerfe und im Unermeßlichen hausen
lerne . Aber das Grenzenlose ist nicht für den Menschen. Im
Grenzenlosen taumelt er . Verschweifen wir uns nicht . Halten
wir im Begrenzten Stand . Hold sind alle Schranken . Nur die
Schranke , die Grenze wirkt die Schönheit, i s t die Schönheit.
Die Schranke , die Grenze ist nicht ein Unglück, eine Fessel, eine
Schwäche. Die Grenze ist die Stärke , die Entfaltung , das Glück.
Das Ewige will sich begrenzen , sich zu festen Gebilden fügen,
sich in schönen Schranken gliedern. Ich weiß , du suchst die
Schönheit. So schaffe dir auch den Glauben an , der diese Schön¬
heit erzeugt . Nur der heilige Glaube an die Gestalt als an das
einzige Leben, die Ehrfurcht vor dem Maß , der Grenze können
die Schönheit schaffen . Umarme die Gestalt , trinke allen Zauber
der Gestalt. Vergiß die Ewigkeit, gib dich hin an die Vergäng¬
lichkeit . So gebierst du die Schönheit . Mit deiner Schönheit
aber erlöst sich in dir die Ewigkeit. Im Glücke deiner Schönheit
vergißt du Anfang und Ende, Geburt und Tod . Wie zwei Liebende
in seliger Zwiesprache Raum und Zeit vergessen — sie kosen
miteinander , sie wissen nichts von Vergangenem oder Zukünf¬
tigem, sie sind ganz dem Augenblick verfallen, im Jetzt ver¬
loren — so der Glückliche mit dem Leben . Du glaubst , du
kennst das Leben. Aber du kennst das Leben nicht . Du haspelst
dein Leben nur ab . Spinne dich ein , webe dich ein . Nur wenn

326



di* klin.
die ganze
graiisigen
erklingen.

er hat
ier Augen¬
bädern die
:hten . Im
i Ewigkeit

der Ober -
* wogende
" den , fun.
liegt alle

■ den Men -
das zweite,
erste war,

3 er seinen
len hausen
sehen . Im
it . Halten
i . Nur die
Schönheit .

Fessel , eine
das Glück.

Iden fügen,
suchst die

iese Schön¬
ais an das

ize können
llen Zauber
ie Vergäng -
■ Schönheit
r Schönheit
ei Liebende
- sie kosen
Ier Zukünf *

, Jetzt ver-

glaubst , du

Du haspelst
Nur wenn

_ _ Die künftige Religion .

du dich dem Leben ergibst, ergibt sich das Leben dir . Wenn du
so lebst, so liebend lebst, so schöpferisch lebst , dann bist du er¬
haben über alle Vergänglichkeit. Dann ist dir der Tod nur der
notwendige dunkle Grundton im Dasein, der die Melodie des
Lebens nur um so heller erklingen läßt , der ernste Mahner, der
zu allem Leben , zu allem , was Gestalt hat , warnend spricht:
lebe , lebe!

Dies ist die Religion der Griechen, die unbewußte Religion
Homers . Homer ist nicht nur das schönste, es ist auch das
weiseste, tiefste Buch der Erde . Denn es hat das Leben . Es
zeigt das Leben in unnachahmlichem Glanze. Nicht die Schön¬
heit Homers erschüttert uns , sondern der Glaube, der diese Schön¬
heit erschuf . Was waren dies für Menschen, welche Gläubigen
des Lebens, der Gestalt ! Das war ein herrlicher , vielverheißender
Anfang Europas . Aber das Griechentum erfüllte seine Aufgabe
nicht ; es schuf nicht die zu Homer gehörige Religion . Es gibt
Tragik nicht nur im Einzelleben, sondern auch im Völkerleben.
Das Griechentum erlitt auf der Höhe Schiffbruch. Das Griechen¬
tum gipfelt in Platon . Aber Platon war der letzte Grieche und
zugleich der erste Christ. Es ist ein wunderbares Doppelspiel
in Platons Seele . Platon war das Verhängnis Europas . Er
fluchte dem Griechentum , er strich sein eigenes Volk durch.
Man möchte noch heute wehe, wehe ! rufen über diese Tat . So
brach er der asiatischen Religion die Bahn . Alle asiatischen
Religionen haben einen Klang der Müdigkeit, der Schwäche,
der Sehnsucht aus dem Menschen heraus . Sie blicken zweifelnd ,
verstört auf das Leben. Sie wollen das Leben nicht stärken ; sie
zittern vor ihm . Sie suchen ihm zu entfliehen, es abzudämpfen.
Darum schläft auch Asien , seitdem diese Religionen dort herr¬
schen, einen ewigen Schlaf. Was aber in Europa Großes geschah,
geschah vor dem Christentum — denn auch das Christentum
ist wie alle asiatischen Religionen eine Religion des Todes und
nicht des Lebens — oder nach dem Christentum , als das
Christentum schon wankend wurde, trotz des Christentums.
Seitdem, seit es wieder zu erwachen begann, sucht Europa eine

Religion des Lebens. Das Leben bricht wohl hin und wieder
mit wilder Urkraft hervor , in den Nibelungen, in Shakespeare.
Aber es fehlt der letzte Adel , die letzte Schönheit. Es fehlt der
homerische Glanz. Es ist ein erkämpftes, ertrotztes Leben .
Sonst aber ist alles höchste Schaffen Europas ein deutliches,

327



Zweiter Teil .

unablässiges , sehnendes Suchen nach Leben. Die Renaissance,
die reichste , üppigste Blüte des europäischen Lebens gipfelt in
Michelangelo. Aber was ist Michelangelo anders als ein
schmerzhaftes , krampfhaftes Suchen nach Leben? Und ebenso
Goethe . Goethe kommt Homer am nächsten . Er hat fast
das Griechentum . Aber auch Goethe noch bleibt ein Suchender.
Warum ist Faust das tiefste Gedicht der neueren Menschheit?
Weil Faust das Leben sucht . Wir aber wollen nicht länger
Suchende sein ; wir wollen endlich Habende sein . Soll Europa nicht
auch eine Religion haben ? Sollen wir immer nur von fremdem
Gute leben? Immer nur ein Nachhall, ein verspäteter Traum ?
Schaffen wir eine Religion des Lebens, eine homerische Religion
des Menschenadels, der selbsterlösenden Kraft im Menschen, der
Verehrung der Gestalt als des einzigen Lebens , der Erlösung
durch Schönheit. Mit dieser Religion bekommt der Mensch
seine Unschuld wieder wie die Blumen und Steine und so kann
er ein Leben schaffen wie einst das griechische, das die Jahr¬
tausende überstrahlt , an dem sich Jahrtausende satttrinken und
es doch nicht erschöpfen. Denn es ist die Krone der Menschheit.
Es ist der Inbegriff der Menschheit. Drum strahlt es über alle
Menschheit hin .

328


	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296
	Seite 297
	Seite 298
	Seite 299
	Seite 300
	Seite 301
	Seite 302
	Seite 303
	Seite 304
	Seite 305
	Seite 306
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309
	Seite 310
	Seite 311
	Seite 312
	Seite 313
	Seite 314
	Seite 315
	Seite 316
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319
	Seite 320
	Seite 321
	Seite 322
	Seite 323
	Seite 324
	Seite 325
	Seite 326
	Seite 327
	Seite 328

