UNIVERSITATS =Y BERGISCHE
BIBLIOTHEK ﬁ UNIVERSITAT
WUPPERTAL = WUPPERTAL

Universitatsbibliothek Wuppertal

Das klassische Ideal

Horneffer, Ernst

Leipzig, 1906

VIl. Krankheiten des Willens

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.

Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollstdndige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitatsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-3885

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-3885

VIL

KRANKHEITEN DES WILLENS.

Versuch iiber das moderne Problem.

SO mannigfach die Anzeichen sind, daB eine kriftige, selbst-
sichere Generation im Heranwachsen ist, so wenig 148t sich
doch verkennen, daB hemmende und zerstérende Maéchte aller
Art einen immer weiteren Boden sich erobern. Man mag sich
heute wenden, nach welcher Seite man will, iiberall trifft man
Spuren ruinierten oder geschwichten Lebens, und sucht man
nach dem Grunde dieser Erscheinung, so stéBt man, wenn man
sorgfiltig genug beobachtet, iiberall auf gewisse Krankheits-
formen. Zwei Symptome treten am haufigsten auf, Mangel an
Willenskraft und Mangel an Instinkt. Auf allen Gebieten, in
der Kunst, Wissenschaft und Philosophie ebenso wie im praktischen
Leben machen sie sich bemerkbar und setzen sich oft gerade
bei den schonsten und hoffnungsvollsten Naturen fest, so wie
Ungeziefer und Diebe die besten Friichte sich aussuchen. Es
wdre an der Zeit, sich einmal klar zu machen, was hier eigentlich
vorgeht, ob es sich um einen notwendigen Prozefi handelt, dem
man ruhig zusehen mufl, oder ob Umstdnde die Schuld tragen,
die vielleicht zu beseitigen sind, gegen die es vielleicht Schutz-
und Gegenmalregeln gibt. Gewill sind zu allen Zeiten Willens-
schwiche und Instinktunsicherheit vorhanden gewesen und haben
grofen Schaden angerichtet; aber wohl niemals ist so deutlich
erkennbar gewesen und erkannt worden, dafl gewisse Einfliisse

132

e
—
anter Um:
mungen ©
will o
ins philos
iiber die
anstellen,
und leber
Man mub
ynd mubB |
fahigke:!
lichkeit ¥
entschieds
Kultur d
und Kult1
Problem |
und -Ziel
Nachlasst
weitere a
simtlich
zu beant
nicht hi
meiden F
mit eine:
wie es si
Gesichts
aus prii
jenen F.
serung 1
ihren Z

Ich
Sie sin
sonder;
Wenige



hst-
sich
ller
sich
nan
nan
nan
its-
- an
)1
hen
ade
wie

Es
lich
{em
pen,
utz-
ens-
Lben
lich
iisse

Krankheiten des Willens.

unter Umstinden den Prozentsatz der untiichtigen und den Hem-
mungen erliegenden Elemente unnatiirlich erhdhen.

Will man griindlich zu Werke gehen, so muB man sich tief
ins philosophische Feld hineinbegeben und eine Untersuchung
iiber die Grundlagen der menschlichen Entwicklung im ganzen
anstellen, wobei besonders die pathologischen Voraussetzungen
und lebenzerstorenden Abirrungen zu beriicksichtigen wéren.
Man muB den Begriff Wille und den Begriff Krankheit definieren
und muB feststellen, daB die Frage, ob Willenskraft und Leistungs-
fahigkeit wiinschenswert und der Willensschwéche und Beschau-
lichkeit vorzuziehen sei, durch theoretische Erwdgungen nicht
entschieden wird. Man miiBite ferner fragen, ob mit wachsender
Kultur die ersteren notwendig sich verringern, ob Einfachheit
und Kultur notwendig Gegensitze sind und wie man sich mit dem
Problem abzufinden habe, das die Steigerung der Kulturaufgaben
und -Ziele einerseits und die nicht abzuleugnende Tendenz zum
Nachlassen der Willenskraft andererseits stellt. Dazu kamen
weitere anthropologische und psychiatrische Fragen, die hier aber
simtlich iibergangen werden miissen. Ich bin nicht imstande sie
zu beantworten und ein kurzer Aufsatz ist fiir ihre Besprechung
nicht hinreichend. Wir bleiben daher unphilosophisch, ver-
meiden Facherérterungen und Fachausdriicke und begniigen uns
mit einer einfachen Beschreibung unseres gegenwartigen Lebens,
wie es sich ausnimmt, wenn man seine Haupterscheinungen vom
Gesichtspunkt der Willensschwiche und Instinktunsicherheit
aus priift. Wenn es mir gelingt, Klarheit iiber diesen oder
jenen Fall zu schaffen und gar eine geringe Aussicht auf Bes-
serung und Heilung zu erdfinen, so haben meine Betrachtungen
ihren Zweck erfiillt.

Ich sehe schéne Greise, die im Herbst ihrer Kultur stehen,
Sie sind alt geworden nicht bloB durch Jahre, was leicht ist,
sondern durch Resultate des Lebens, was schwer und_nur von
wenigen Menschen und Epochen erreicht worden ist. Sie sind

133




Erster Teil.

miide und haben das Recht dazu; ihre Existenz erfiillt sich in
der Kunst des schonen Nichtstuns. Die Kultur gewinnt durch
sie, obwohl sie nicht mitarbeiten; ihre epikurische Vollkommen-
heit, ihre Einheitlichkeit und Sicherheit ist durch sich selbst
wertvoll. In Deutschland findet man selten solche Menschen;
denn die Deutschen sind kein altes Volk, zumal nicht an geistiger
Bildung. Reife duflere Bildung mag haufiger sein, z. B. bei dem
Geburtsadel. Auch sie ist von hohem Kulturwert und eine fast
notwendige Vorbedingung der inneren, so ungern man das heute
auch zugibt. Man schitzt gute Verkehrsformen gering und
findet es, namentlich in Siiddeutschland, besonders rithmenswert,
wenn jemand das Kunststiick fertig bringt, innere Kultur mit
rohen Manieren und Lebensgewohnheiten zu vereinigen. Die
geringen Erfolge bei uns aber auf dem Gebiete der Kultur iiber-
haupt sind vorzugsweise dieser falschen Auffassung zuzuschreiben.
Mir scheint, der tiichtige Barbar, der auf die Kultur eindringt,
kann und soll von den duBeren Feinheiten der Spitlinge ebenso
lernen, wie von den geistigen Erzeugnissen iiberreifer Zeiten.

Ich sehe junge Greise, die vor der Zeit alt und miide geworden
sind, sei es durch Krankheit, sei es durch fehlerhafte Bildung ihrer
Natur, Sie sind nicht schén, nicht aus einem Gusse und, wenn
nicht einzelne Krifte und Anlagen ihres Wesens intakt geblieben
sind, in der Regel auch wertlos. Die Lihmung des handelnden
Menschen ist bei ihnen entweder eine vollkommene, — dann
konnen sie nur Wert haben, insofern sie bruchstiickweise oder
nach Art der Treibhauspflanzen Kulturresultate aufweisen; oder
sie sind nur teilweise gelahmt, die Kraft des Willens ist verringert
und entlddt sich auf anormale Weise. Diese zweite Art Mensch
ist bei uns sehr haufig und in so viel verschiedenen Typen vor-
handen, daB ich nicht anndhernd alle beschreiben kann, selbst
wenn sie mir alle bekannt wiren,

Meist unterscheiden sie sich auf den ersten Blick von den
natiirlichen Greisen dadurch, daB sie wollen, immerfort wollen,
grofe und hohe Ziele haben und mit Vorliebe von ihnen reden,
wihrend jene dem Wollen abgesagt haben. Die Kraft aber, ihre
Absichten zu verwirklichen, ja auch nur sich ihnen zu nihern,
fehlt. Sie kdmpfen mit sich, oft heftig und schmerzlich, aber es
ist ein hoffnungsloser und siegloser Kampf. Immer bleibt die
Schwiche in der Ubermacht und verhindert die Tat, das erlosende
Zeichen der Gesundheit des Willens, Es braucht sich nicht um

134

..-'-"""——--._
--'-""'-_-r-

groBe Ta!

gleinsten
heiter uo
ist ein G
gonnen.
des Lebe
auf larm
unglu(‘@-ﬁ‘»
Einige ¥
andere S
finiert hi
unklar 2
noch un
wissen, !
nach an
kenden
Sie wiss
anderen
zudeute:
daraut,
von thre
das un
iiberhau
unterric
logie ws
ideale F
wendig
werden,
Denn d
richtige
gesagt,
nach d
vor der
Schwa
man b
heit ur
einfact
Schwi
15t,
der Ze



i
rch
&n-
| bst
en;
ger
lem
ast
ute
ind
ert
mit
Die
)er-
e,
1gt,
nso
en.
den
1Irer
enn
ben
den
ann
der
der
rert
sch
FOI"\-
[bst

len
en,
en,
hre
1,
r 85
die
nde
um

Krankheiten des Willens.

groBe Taten zu handeln; der tragische Konflikt pflegt bis in die
kleinsten Dinge des Lebens hinunter zu gehen. Sie sind selten
heiter und gliicklich, wie sich leicht abnehmen l&Bt; denn dazu
ist ein GleichmaB der Natur erforderlich, das sie kaum besitzen
kénnen. Vielmehr neigen sie zu einer ungiinstigen Beurteilung
des Lebens und der Welt und sind je nach ihrem Temperament
auf lirmende oder stille, auf heroische oder larmoyante Weise
ungliicklich. Ihr Verhdltnis zu sich selber ist ein verschiedenes.
Einige wissen, wie es mit ihnen steht, und finden sich darein,
andere sind Idealisten in dem Sinne, wie Nietzsche einmal de-
finiert hat: der Idealist ist ein Wesen, das Griinde hat, iiber sich
unklar zu sein und klug genug ist, sich auch iiber diese Griinde
noch unklar zu sein. Sie wollen die Wahrheit iiber sich nicht
wissen, in dem richtigen Gefiihl, daB sie nicht angenehm wiére,;
nach angenehmen, nach erhebenden und ihr Selbstgefiihl star-
kenden Erfahrungen aber haben sie ein unbedingtes Bediirfnis.
Sie wissen mit erfinderischer Feinheit vor sich selber und vor
anderen ihr Wesen zu verschleiern und ins Gute, Tiichtige um-
zudeuten und verwenden den Rest ihrer Kraft, stattauf Leistungen,
darauf, diese Tduschung zu erhalten. So sind sie iiberzeugt
von ihrem Wert und ihrer Vortrefflichkeit, wihrend sie vielleicht
das unwiirdigste Schmarotzerdasein fiihren. Sie vermeiden
iiberhaupt, sich iiber die Motive des menschlichen Handelns zu
unterrichten, lieben die Moral und Religion, nicht die Physio-
logie und Psychologie, und sind entriistet, wenn man gegen
ideale Regungen skeptisch ist. Die Lebensliigen sind ihnen not-
wendig und miissen auf alle Fille dann erhalten, ja befestigt
werden, wenn sie Leistungen hervorrufen oder moglich machen.
Denn daB jemand sich niitzlich macht, ist wichtiger, als daB er
richtige Meinungen hat. Man kann sagen und hat es schon
gesagt, daB das Verhiltnis eines Menschen zur Wahrheit sich
nach dem MaBe seiner Kraft bestimmt. Inwiefern der Starke
vor der Wahrheit an sich keinen Respekt hat, im Gegensatz zum
Schwachen, der sichere und konstante Grofen wiinscht, lese
man bei Nietzsche nach. Im iibrigen liebt der Starke die Wahr-
heit und ertrigt es, alle Dinge, ihn selbst eingeschlossen, in ihrer
einfachen Nacktheit zu sehen, weil er alle HaBlichkeiten und
Schwiichen auszugleichen und kiinstlerisch zu wiirdigen imstande
ist. — Auch die Gegentypen zum Idealisten, der Cyniker und
der Zerknirschte, finden sich hdufig unter den Willensschwachen.

135




Erster Teil,

Sie sehen klar und werden beredt, wenn sie es erzdhlen, was fiir
Lumpen sie sind. Sie wollen sich erniedrigen und setzen ihre
letzten Kréfte dabei ein; wohl deshalb, weil ein Gefiihl von Kraft
oder doch von Erleichterung dadurch erzeugt wird, Der ehrliche,
tief reuige BiiBer, der doch keine Kraft hat und oft auch keinen
Versuch macht sich zu &dndern, ist eine bekannte Figur. Er
glaubt durch das Bekenntnis und die Selbsterniedrigung gerecht-
fertigt zu sein. Es ist hierbei gleich, ob es sich um positive oder
negative Siinden handelt, Auch der Verbrecher ist in vielen
Féllen ein Willenskranker, insofern ihm die Kraft fehlt, iiber
einzelne Triebe Herr zu bleiben oder zu werden und sie in eine
forderliche Bahn zu bringen.

Hiermit ist das Hauptsymptom der Willensschwiche be-
zeichnet: mangelnde Selbstbeherrschung und als deren Folge
extreme Lebensfiithrung und Lebensanschauung, Der Schwache
ist ziigellos in jedem Sinne, er hat nicht Halt und nicht MaB.
Die Ziigellosigkeit Zufiert sich nicht immer direkt, sondern manch-
mal als entgegengesetztes Extrem, als unnatiirliche Selbst-
beschrinkung und Selbstknechtung. Auf theoretischem Gebiet
entspricht die Unentschiedenheit und Allseitigkeit des Geschmacks
einerseits und die Enge und Armlichkeit desselben andererseits.
Mitunter findet man beide Extreme bei einer und derselben Per-
son, wodurch dann die seltsamsten Widerspriiche entstehen.
Widerspriiche, Disharmonie in den Eigenschaften und AuBe-
rungen sind selber oft das Zeichen mangelnder Willenskraft:
immer aber verringern sie die Leistungsfdhigkeit im ganzen,
vielleicht zugunsten einer Sonderbegabung. Der Starke ist, so-
weit er stark ist, einheitlich; er ist auBerdem nach keiner Rich-
tung hin extrem, da er sich in der Gewalt und weder nétig hat,
die Ziigel fallen zu lassen noch sie allzustraff anzuziehen. Wir
verfolgen nun, wie sich das Symptom im einzelnen darstellt,
beschrdnken uns dabei auf die hdufigsten Formen, wihlen der
Deutlichkeit halber krasse Fille und haben nie bestimmte Per-
sonen, sondern immer nur Typen im Sinne.

Zundchst kdme das Verhalten zur eignen Person in Betracht,
Dem Schwachen fehlt es an Selbstzucht; er ist ausschweifend
und will es oft sein. Er erstrebt die Leidenschaft und die Wiist-
heit an sich und treibt zuweilen einen formlichen Kultus mitihnen,
Namentlich treffen wir dies bei Kiinstlern und bei solchen, die
es sein mochten. Sie erregen heftige Gefiihle nach Méglichkeit

136

e

Ry
in sich un
Reizm:’ttel:
miﬁggendﬁ
jeicht nocl
ist, und be
(man nen
sich . B
gegen and
rrung 15¢
denn er |
oft und 1r
ist nattirl
ergibt. ¥
d. h, auf
so mufl e
sondern 2
wunderur
er sie vo!
herrenlos
hat. Die
vor Ziige
gar so vi
schiirt zu
gefiihl al
oder unn
Abtotung
Feuer e
Willense
schaften
Lebensk;
lehrt,
sprocher
Zwei
im Han
Freunde
ohne i
Ein Im
der Me
oder e
tatig in



fiir
hre
aft
he,
1en

Er
ht-
der
len
ber
ine

o] 1t,
der
)er-

-ht.
end
ist-
e,

die
ceit

Krankheiten des Willens.

in sich und ziichten sie mit allen Mitteln groB. Sie greifen zu
Reizmitteln, etwa zum Alkohol, suchen sich von festigenden,
méiBigenden Einfliissen frei zu machen, untergraben, was viel-
leicht noch von Halt (von Philistrositdt, nennt man es) in ihnen
ist, und betonen und pflegen nur immer, was von Ziigellosigkeit
(man nennt es Stirke oder Genie) in ihnen ist. So reden sie
sich z. B. in die Begeisterung fiir gewisse Dinge, in den HaB
gegen andere, in eine erotische Leidenschaft hinein. Diese Ver-
irrung ist beim Kiinstler eine naheliegende, fast unvermeidliche;
denn er lebt ja von der Emotion, sein Handwerk zwingt ihn,
oft und intensiv in erhéhten Lebenszustinden zu verweilen. Es
ist natiirlich, daB sich daraus eine Neigung zum Exzentrischen
ergibt. Will er aber Kiinstler in einem hohen Sinne bleiben,
d. h. auf dem Fundament eines natiirlichen Gleichgewichts bauen,
so mufB er die kompensierenden Krifte in sich nicht zu téten,
sondern zu entwickeln und zu stdrken suchen, etwa in der be-
wunderungswiirdigen Art Goethes. Dazu ist freilich notig, daB
er sie von Hause aus besitzt, daB seine Natur nicht ein Haufe
herrenloser Triebe ist, sondern ein beherrschendes Willenszentrum
hat. Dies pflegt in derartigen Fillen zu fehlen und die Furcht
vor Ziigelung verrdt oft, daB es auch mit der Leidenschaft nicht
gar so viel ist; denn wirkliches grofes Feuer braucht nicht ge-
schiirt zu werden, mangelndes oder zeitweise aussetzendes Lebens-
gefiihl aber verlangt nach Steigerung durch allerhand natiirliche
oder unnatiirliche Reizungen. — Auf der anderen Seite steht die
Abtétung der Leidenschaft, die Sehnsucht und Bemiihung, das
Feuer erloschen zu machen. Auch sie ist ein Symptom der
Willenserkrankung, entweder so, daB ein Freigeben der Leiden-
schaften die Natur zerstéren wiirde, oder so, dal die Ebbe der
Lebenskraft Ruhe und Schlaf als normalen Zustand begehren
lehrt. Uber diesen Punkt ist vielfach auf das Vortrefflichste ge-
sprochen worden, so daB die kurze Hinweisung geniigt.
Zweitens duBert sich das Symptom in dem Grade von Logik
im Handeln. Man findet Menschen, und gerade unter den
Freunden der Leidenschaft, die von Minute zu Minute leben,
ohne einen Schatten von Konsequenz und Berechenbarkeit.
Ein Impuls verdringt den andern, jedem wird blind gefolgt;
der Mensch ist die Beute jeder Laune, jedes noch so absurden
oder schidlichen Verlangens. Manchmal sind solche Menschen
tdtig in dem Sinne, daB sie laufen und auBer Atem kommen, aber

137




Erster Teil.

nicht in dem Sinne, daB sie etwas zustande bringen. Sie wundern
sich dann und klagen iiber den Mangel an Zeit und die Ubet-
lastung mit Arbeit, merken aber nicht, daB ihnen weiter nichts
fehlt als die Regelung ihrer Vielgeschéftigkeit durch einen starken
Willen. Sie drehen sich im Kreise herum und kommen niemals
zur Ruhe und Befriedigung; immer wieder taucht etwas Neues
vor ihnen auf, das getan werden muB, bevor noch das Alte fertig
ist, und dies Alte scheint falsch angefangen und wird zum zehnten-
mal anders gewendet und versucht. Der zweite Moment macht
zunichte, was der erste erreicht; sie wollen die Frucht ernten,
nachdem sie sie eben erst gesdt oder bevor sie sie gesdt haben,
verlangen Trauben im Friihling und Bliiten im Winter. Ahnlich
ist ihre Art zu genieBen. Ihr kiinstlerischer Geschmack wechselt
wie das Wetter. Stetigkeit ist ihnen ein ebenso unverstindlicher
Begriff wie Tiefe. Sie sind knisterndes Strohfeuer, manchmal
amiisant, manchmal ldstig, immer von geringer oder gar keiner
Leistungsfihigkeit. — Auf der andern Seite ist ein UbermaB
und geflissentliches Betonen der Konsequenz im Handeln und
Denken nicht minder verriterisch. Wessen Natur im ganzen
stetig und logisch ist, der hat nicht noétig, die Konsequenz als
MaBstab zu brauchen und als Ideal zu erstreben. Der Schwache
fiihlt, daB er sich Inkonsequenzen nicht erlauben darf. Manch-
mal hilt er sich dadurch, manchmal aber wird er schrullig und
albern und rennt aus Konsequenz ins Wasser, statt iiber eine
nahe Briicke zu gehen.

Drittens wiare zu schildern, wie der Willensschwache sein
Verhiltnis zu anderen Menschen gestaltet. Auch hier sehen wir
Ziigellosigkeit in der sogenannten N&chstenliebe einerseits und
der Abwehr jeder Verbindung andererseits. Es gibt Nachstenliebe
des Starken und des Schwachen, — diese Ausdriicke niemals als
Bezeichnungen realer oder auch nur méglicher Personen ge-
nommen, sondern als Zusammenfassungen, etwa wie Reiche und
Arme, Dicke und Diinne —; der Erfolg unterscheidet sie. Die
erste macht den Beschenkten und den Geber reich, die zweite verarmt
beide. Wo die Nichstenliebe iiberhand nimmt, kann man stets
auf Mangel an Willenskraft schlieBen. Der Schwache hat das
Bediirfnis, sich fiir fremde Interessen und Ziele zu verbrauchen,
statt mit sich Haus zu halten und das Minimum von Kraft, das
er etwa noch zur Verfiijgung hat, zur Stirkung seiner Person zu
werwenden, wodurch er vielleicht in den Stand gesetzt wiirde, als

138

—
S
Gebef sicl
2u koOnne:
Mitleid, €
damit ver
jedgn Pre
oder nutz
reichen Si
so gut 3
stiirzen S!
einem Sic
geben Ve
kann nic
ginem Sc
Zentrum

schwiche
Dienen ni
vereitelt.

allzu sch
bereitet d
Der helf:
aufdrang
gliicklich
Zweitens
eine Zeit|
Angelege
vernachli
tibernims
Moment

als leich!
Kommt

ebenso f
sie in se
kenntnis
sucht na
mit der

timlich)
und ke
aullen
auf dje

‘Sachen,



—_—

—

idern
jbel'-
liChts
irken
mals
leues
ertig
1ten-
1acht
nten,
aben,
nlich
hselt
icher
hmal
einer
rmab

und
nzen
z als
rache
anch-
r und

eine

sein
n wir
- und
1liebe
Is als
1 ge-
» und

Die
armt
stets
b das
chen,
. das
n Zu
B, a]S

Krankheiten des Willens. _

Geber sich selber zu bewahren und wertvollere Gaben spenden
zu koénnen. Das Treibende ist zuweilen wohl ein ungeziigeltes
Mitleid, eine krankhafte Empfindlichkeit fiir fremde Zustinde,
damit verbunden aber stets der Drang nach Beschiftigung um
jeden Preis, nach Steigerung des Lebensgefiihls durch niitzliche
oder niitzlich scheinende AuBerungen ihrer Natur. Diese Hilf-
reichen sind nicht imstande, sich selber eine Titigkeit zu setzen,
so gut sie das Planen und Vorsdtze fassen verstehen, und
stlirzen sich deshalb in fremde Angelegenheiten hinein, die in
einem sicheren Kreise sich halten und auch ihnen Festigkeit zu
geben versprechen. Hierin liegt ein richtiger Instinkt. Man
kann nichts Besseres wiinschen, als daBl die Menschen nach
einem Schwerpunkt aufler sich suchen, wenn sie selber kein
Zentrum haben. Doch wird in allen Fillen, wo die Willens-
schwiche schon zu weit vorgeschritten ist, dies Bestreben, durch
Dienen niitzlich und stark zu werden, durch die Hilfreichen selber
vereitelt. Einmal nidmlich erhebt sich infolge der Téatigkeit nur
allzu schnell das Gefiihl des eignen Wollens und Wesens und
bereitet dem Helfen und Zusammengehen ein vorzeitiges Ende.
Der helfende Nichste will dem andern seine Personlichkeit
aufdringen und ihn notigen, auf seine Weise zu handeln und
gliicklich zu sein, d. h. im Grunde auf beides zu verzichten.
Zweitens wirkt diese Unterstiitzung des schwachen Willens nur
eine Zeitlang; die Erschlaffung tritt wieder ein, sowie die fremde
Angelegenheit den Reiz des Ungewohnten verloren hat; sie wird
vernachlissigt und verdorben wie die eigne. Der Willensschwache
iibernimmt mit Vorliebe Dinge, denen er nicht gewachsen ist. Im
Moment ist sein Kraftgefiihl groB und spiegelt ihm das zu Tuende
als leicht zu tun und durch den Entschlufl schon halb getan vor.
Kommt ihm dann das MiBverhiltnis zum BewuBtsein, so ist er
ebenso flink, die Aufgabe im Stich zu lassen, wie er eifrig war,
sie in seine Hinde zu bekommen. Natiirlich nennt er nicht Er-
kenntnis der Unfihigkeit als Grund seines Riicktritts, sondern
sucht nach einem ihn ehrenden Vorwand. Im Zusammenhange
mit der SelbstentiuBerung und Sorge fiir andere steht die Eigen-
tiimlichkeit vieler Hilfreichen, daB sie an sich selber keine Freude
und kein Geniigen finden. Sie suchen bestdndig nach einer von
auBen her erwarteten Befriedigung und kleiden ihre Sehnsucht
auf die mannigfachste Weise ein. Bald sind es Personen, bald
Sachen, bald konkrete, erreichbare Gegenstdnde, von deren Besitz

.

139




i
i
i

i
5
'?

Erster Teil.

sie erhoffen, was ihnen doch niemals zuteil werden kann, bald
vage Abstrakta z. B. das Gliick, der Friede mit Gott oder dgl.
Man hat gesagt, hierin driicke sich eine allgemeine menschliche
Eigenschaft aus, und hat sie etwa als Erlosungsbediirfnis bezeich-
net. Jeder strebe nach Erlésung seines Ichs und habe sie notig.
Wie weit das zutrifft, kann hier nicht untersucht werden; man
miiBte weit und tief greifen, um Ursprung und Wert der Erlésungs-
idee, die heute wie frither eine ungeheuer machtige ist, iiberschauen
und beurteilen zu konnen. GewiBl ist, dall niemand, der nur ein
wenig Gesundheit sein eigen nennt, sie als beherrschende, das
Leben erfiillende Idee empfinden und verherrlichen kann. Der
Starke hat keine Sehnsucht nach fremden Herrlichkeiten und
unbekannten Hilfskridften; er will seine Natur vollendet, nicht
aufgehoben, sein elendes Dasein erfiillt, nicht ausgeléscht sehen.
Hiermit ist nicht gesagt, daB sich die Erfiilllung an gewissen
Punkten nicht durch das Einmiinden in ein Hoheres vollzége;
sofern man dies Erlésung nennt, wird man Recht tun, die Er-
losungsidee als eine notwendige zu bezeichnen. Auf sexuellem
Gebiet findet etwas Ahnliches statt: durch ein fremdes Wesen
wird eine Auslosung und Befreiung hervorgerufen, die dem Einzel-
wesen durch sich selbst nicht erreichbar ist. Der Willenskranke
ist dafiir in erhohtem Male empfinglich und sucht nach sexueller
Auslésung, oft ohne sie zu finden, als ein unsteter Wanderer.
Zweifellos konnen durch sexuelle, aber auch andere duBere Er-
fahrungen aus schwachen, sich selbst zerstérenden Individuen
tatige, normal arbeitende Lebenselemente werden; es wére toricht
dies deshalb leugnen zu wollen, weil gefiihlvolle Herzen es iiber-
trieben und ins Platte gezogen haben. Es wird sich dabei um
Fille handeln, wo eine disharmonische Naturanlage die vor-
bandenen Kréafte fesselt oder die Willensschwiche durch eine
andere heilbare Krankheit hervorgerufen ist. Die fremde Natur
gibt dann die Auflosung der Dissonanzen, weil sie konsonanter
ist oder eine Art Ergdnzung bildet oder ein fiir sie selber nicht
bezeichnendes Verhéltnis zu dem Beeinfluften gewinnt. Ahnlich
konnen Ereignisse irgendwelcher Art einwirken. So kommt es
vor, daB eine Aufgabe, die jemandem von auBlen gestellt wird,
Krifte entfesselt, von denen ihr Besitzer nichts wuBte, und nutzlos
verpufite oder sich selber aufzehrende Krifte ins Wohltitige und
Wertvolle wendet. Sie schafft dann eine verbindende und lei-
tende Zentralstelle, die bis dahin fehlte. — Auf der anderen Seite

140

.-—'-"'"___-_-

AT
w:edefulﬂ
gtzlichen
wollen allt
Menschen
die nun €
ganz abzu
zelner Me
auf irgen
wirkliche
nicht stol
sich nehn
Abgabefal
Natur als
Im Zi
viertens ¢
chen zu e
seine Sph
ist es ebe!
Lebens.
erkannt |
nicht gel
nicht kle
wickelt v
Nein sage
sein Wo
Schwach
mit frem
und an s
ist Kriti
fiir die 1
bedauert
gleich o
Aktiva
Kl’itiker
Ziehen
nur fes
manche
Krait,
VETteidi;
Barbare



—

—

bald
" dgl.
iliche
zeich-
notig,
man
ungs-
lauen
IT ein
', das

Der
. und
nicht
ehen.
7issen
zoge;
e Er-
ellem
Vesen
inzel-
ranke
ueller
derer.
re Er-
riduen
oricht
iiber-
el um
» VoI-
1 eine
Natur
1anter
nicht
hnlich
mt es
wird,
utzlos
e und
d lei-
| Seite

Krankheiten des Willens.

wiederum sind Willenskranke an der Geringschitzung und grund-
sitzlichen Zuriickweisung &duBlerer Einfliisse kenntlich. Sie
wollen allein stehen und bemiihen sich, Verbindungen mit anderen
Menschen in keinem Sinne einzugehen, die natiirlichen aber,
die nun einmal jeder hat, so lose als méglich zu gestalten oder
ganz abzubrechen. Das ist Armut, falls nicht an die Stelle ein-
zelner Menschen die Allgemeinheit oder eine Aufgabe tritt, die
auf irgendeine Weise der Allgemeinheit zugute kommt., Der
wirkliche Einsiedler ist ein Kranker, nicht reich genug abgeben,
nicht stolz genug empfangen, nicht stark genug Pflichten auf
sich nehmen zu kénnen. Grad und Art der Aufnahme- und
Abgabefihigkeit entscheiden sowohl iiber den Reichtum einer
Natur als auch iiber ihren Fonds von Kraft.

Im Zusammenhang mit dem eben besprochenen Punkt ist
viertens die extreme Toleranz oder Intoleranz des Willensschwa-
chen zu erwdahnen. Der Starke ist tolerant gegen alles, was nicht
seine Sphére kreuzt, was nicht ihn und sein Werk schadigt; er
ist es ebenso in Fragen der Kunst und Theorie wie des praktischen
Lebens. Er ist aber einseitig und setzt durch, was er als recht
erkannt hat, ist also intolerant in dem Sinne, daB er das Falsche
nicht gelten und das Schlechte nicht bestehen 148t, daB er sich
nicht klein und diinn macht, keinen allseitigen Geschmack ent-
wickelt und niemals Vielleicht denkt und sagt, sobald er Ja oder
Nein sagen kann und muB. Vor allem denkt er mehr an sich und
sein Wollen als an seine Stellung zu fremden Dingen. Der
Schwache ist fast immer vorwiegend negativ und beschéftigt sich
mit fremden Angelegenheiten und Leistungen, sei es sie lobend
und an sie sich anlehnend, sei es sie tadelnd und verkleinernd. Er
ist Kritiker aus Prinzip und Vorliebe und hat oft scharfe Augen
fiir die Mangel anderer; namentlich findet er gern, was er an sich
bedauert und verwiinscht, bei anderen wieder, denen er sich dann
gleich oder iiberlegen fiihlt, obgleich diese neben den Passivis
Aktiva haben, die er nicht hat. Er ist von dem produktiven
Kritiker stets leicht zu unterscheiden, da dieser férdern und er-
ziehen will und es tut, auch wo er es nicht will, widhrend jener
nur feststellen oder hemmen, verspotten, verwirren will. Bei
manchen Willenskranken ist die Intoleranz ein Uberbleibsel ihrer
Kraft, eine letzte Schanze gewissermaBen, die aufs heftigste
verteidigt wird, eben weil sie die letzte ist. Es sind dies jene
Barbaren, welche die Kultur an sich gezogen hat wie die Kerze

141




Erster Teil.

den Nachtfalter. Sie taumeln ins Licht und verbrennen. Soweit
sie Kultur haben, sind sie schwach und zugleich tolerant; soweit
sie roh sind, sind sie stark und zugleich intolerant. Man weil§
nicht, was man wiinschen soll: sie blieben in der Dunkelheit oder
sie wiirden ganz kultiviert und entarteten. Sie fithlen diese Halb-
heit manchmal selber und suchen sich durch extreme VorstéBe,
nach der einen oder nach der andern Seite, aus ihr zu befreien.
Da werden denn wiiste Orgien mit ausgesuchten Kulturgeniissen
gehalten oder in ungerechter Unduldsamkeit alle Kulturgeniisse
und Feinheiten beschimpft und weggeworfen. Mansoll jedem Bilder-
stiirmer und Ketzerrichter miBltrauen; denn er ist entweder durch
das, was er verfolgt, oder durch das, was er auf den Schild hebt,
vergiftet und toll gemacht, statt das eine von sich abzutun und
das andere sich zu assimilieren.

Nehmen wir alles zusammen, so ist das Resultat immer das-
selbe, eine Verringerung oder falsche Richtung der Leistungs-
fahigkeit. Man kann hierbei zwei Arten unterscheiden. Die
einen fithlen sich schwach, wie sie es sind; bei den anderen ist die
Verringerung der Kraft verbunden mit einer Vergréferung der
Aktionslust. Sie scheinen sich und andern stark und preisen die
Kraft als solche. Man kann sie mit Pferden vergleichen, die
durch zu groBe Anstrengung die gefaBte Kraft verloren haben und,
ehe sie zusammenbrechen, wilde und méchtige Sdtze machen.
Der Unkundige halt fiir ein Zeichen iiberstromender Stirke und
Lust, was letztes verzweifeltes Ringen der unterliegenden Kreatur
ist. Manchmal sieht solche scheinbare Uberkraft der paraly-
tischen Euphorie zum Verwechseln dhnlich und ist doch wohl
eine verwandte Erscheinung. Das Aufhdren oder zeitweilige
Aussetzen des Ermidungsgefiihls findet sich gar nicht selten
dort, wo weiter nichts als das lenkende und moderierende Willens-
zentrum fehlt oder versagt. Oft sind damit wohl nervése Krank-
heitserscheinungen verbunden, aber nétig ist dies nicht (wenig-
stens konnen die Symptome dem Laien unmerkbar sein). Eine
unnatiirliche Verschnellerung des Lebenstempos dagegen ist
stets damit verkniipft. Solche Menschen kénnen und wollen
nicht warten, weil sie den Begriff der Ruhe, im Sinne von Samm-
lung und Aufspeicherung der Krifte, nicht kennen. Sie zehren
auf, ohne zu ersetzen und werden immer maBloser und unersitt-
licher bei ihrem Beginnen, je ndher sie ihrem Bankerott kommen.
Was sie produzieren, trigt den Charakter der Uberstiirzung und

142

..-"""-'-’--_
e
{jpertreiD
jedes Pro
jede Taty
qu fiihre:
Entschlis
ibermaBi
cine Ube
Leistunge
duktion 1
oder unte
der Erfol|
Leistung,
miBlunge
Komischi
Glauben
komisch,
nicht. [
ehrung s
50 1t er
reiche N
auch auf
daB seine
werden k
selber.
immer ei
zil achte
aber hat,
wenigste:
nicht ve
ungewsh
hinzuzyf
Leistung
Arlick,
Wirkend
mit Rec
Bediirfp,
wahlt S
Da der
ein wirl
er etwa



—
—
IWeijt
YWeit
weif}
oder
1alb-
tofe,
eien,
1ssen
1iisse
1der-
lurch
hebt,
und

das-
Ings-
Die
st die
r der
n die
, die
und,
“hen.
: U.I'ld
eatur
raly-
wohl
eilige
elten
lens-
ank-
enig-
Eine
y  ist
ollen
mim-
hren
satt-
men.

und

Krankheiten des Willens.

Ubertreibung an sich. Eine unentrinnbare Macht zwingt sie,
jedes Problem, das sie angreifen, jede Wahrheit, die sie finden,
jede Téitigkeit, die sie beginnen, ins Extrem und ins Absurde
zu fiihren und dadurch vorziigliche Absichten, Theorien und
Entschliisse ins Schéddliche und Unméogliche zu verkehren. Das
iibermiBige Kraftgefiihl, das sie haben, bringt fast unvermeidlich
eine Uberschitzung ihres Kénnens hervor, Sie bemessen ihre
Leistungen nach der Hohe der Stimmung, die sie bei der Pro-
duktion hatten, nach dem Wonnegefiihl, mit dem sie schufen
oder unter dem sie wirken. In den meisten Fillen stimmt aber
der Erfolg nicht zu diesen Begleitumstinden. Eine mittelméaBige
Leistung, eine Armseligkeit ist oft alles was zutage kommt. Die
miBlungenen und die eingebildeten Genies haben einen Stich ins
Komische; denn ein auffdlliges Mifverhdltnis zwischen dem
Glauben an sich und den Leistungen, die ihn begriinden, wirkt
komisch, gleichviel ob tragische Momente sich hinzugesellen oder
nicht. Da die Welt einem solchen Manne natiirlich die Ver-
ehrung schuldig bleibt, auf die er Anspruch zu haben glaubt,
so ist er auf deren Urteil erbittert. Er verachtet es, setzt erfolg-
reiche Minner herab, baut auf die Nachwelt oder verzichtet
auch auf deren Anerkennung, indem er zu dem Schlusse kommt,
daB seine Verdienste zu hoch stinden, als daB sie jemals gewiirdigt
werden kénnten. Meist gesteht er freilich dergleichen nur sich
selber. In der Menschenverachtung ist, wie ich meine, fast
immer ein Korn Schwiche enthalten, da der Starke, wo er kann,
zu achten sucht und sich gleich- und unterordnet; der Schwache
aber hat, um sein Selbstgefiihl bewahren zu konnen, nétig, sich
wenigstens als Verédchter iiber die andern zu stellen, da er es sonst
nicht vermag. Deshalb wird Selbstiiberschdtzung (zu der jeder
ungewéhnlich Begabte neigt) und Menschenverachtung (die sich
hinzuzufinden pflegt) niemals ausarten bei solchen, die reale
Leistungen aufweisen kénnen; denn diese wirken und wirken
zuriick, Sie regeln notwendig die Beziehungen zwischen dem
Wirkenden und der Welt, wenn auch nicht immer sofort. Der
mit Recht Verkannte sucht noch auf eine andere Weise sein
Bediirfnis nach Ansehn und Weihrauch zu befriedigen. Er
wihlt sich ein dankbareres und weniger kritisches Publikum.
Da der Weg zu beschwerlich war und die Kréfte nicht ausreichten,
ein wirklicher Held zu werden, entschadigt er sich dadurch, daB
er etwa ein Held des Salons wird und in kleiner Miinze, als geist-

143




Erster Teil,

reiche Scherze, Anekdoten u. dgl. ausgibt, was fiir gréflere, ganze
Leistungen hitte zusammengehalten werden sollen; oder er wird
ein Maulheld, der titigen Leuten Ubles anhdngt und hohe Politik
im Redaktionszimmer oder in der Versammlung macht; oder ein
Weiberheld, der sich groB fiihlt, wenn viele Weiber zu ihm auf-
blicken und ihm zu Willen sind; oder ein Wirtshausheld, der
groBen Mengen Alkohol tapfer standhilt. Der Wiistling ist oft
nichts als ein miBlungener grofler Mann. Er will etwas Besonderes
sein, sich auszeichnen vor der Herde, zu der er in der Tat nicht
gehért, Da er durch nichts anderes sich hervortun kann, ver-
sucht er es durch Wiistheit, manchmal auch durch wunderliches
Gebahren, durch einen absurden Anzug oder andere auffallende
Torheiten, die ihn natiirlich ebenso tief unter wie entfernt von
dem braven Herdentier stellen, Namentlich unter dem zweifel-
haften Volk, das um die Kunst herumschwirrt, kann man solche
ungliicklich-lacherlichen Typen finden. Stets sehen dieselben
herab auf fleiBige Menschen, die mit Bescheidenheit ihre Pflicht
tun und ihr Leben in gleichmé&Biger Arbeit nutzen. Auch haben sie
zuweilen in der Tat vor diesen einwertvollesVermégenvoraus (wenn
ich von dem Mut absehe, der immer dazu gehért, sein Leben nach
eigenem Geschmack zu leben, sei es auch als Landstreicher), das
ist die Fahigkeit zu genieBen. Menschen, die ihr Leben vertun
und um ihr Lebenswerk sich gebracht haben, sind nicht selten
reich an subtilen Seelenregungen. Sie haben Zugang zu seltenen
Geniissen, zu Schénheiten und Zartheiten des Empfindens, von
deren Moglichkeit tiichtige Alltagsmenschen nichts ahnen. Die
Leistungsfahigkeit der sensiblen Nerven nimmt nicht mit der der
motorischen zugleich ab, vielmehr steigert sie sich oft (vielleicht
regelmaBig?). Die Gefithle werden sowohl stirker als auch
nuancenreicher. Man kann wahre Genies des Genusses unter
den Willensschwachen finden; manche sind fiir alle Arten der
Geniisse in gleicher Weise empfinglich, manche nur fiir héhere,
z. B. kiinstlerische, manche fiir grébere, z. B. sexuelle. Sie
pflegen diese Kunst mit Aufwendung ihres Restes von Kraft,
erregen, ermiiden, befriedigen sich genieBend, wihrend der Han-
delnde sich beim GenieSen nicht einsetzt und es nur als Pause
und Ausnahme gelten 148t. Insofern ldBt sich begreifen, daB
groBe Hedoniker ihr Leben reicher und késtlicher finden als das
eines aktiven Menschen und um keinen Preis mit einem solchen
tauschen wiirden. AuBerdem ergibt sich wohl, daB der Kiinstler

144

e
o e
erstehe
PaSSi"'”":
muB al
krank ¢
Befriedi
ceine Kt
lich extr
pildung
Meinun
tigsten
Hier
aur Wil
kann.
fanger
unnatis
ler setz!
oder ve
Wieder
duBerer
Streben
Streber
kann?
seitig
auch e
dasHa
Nun s;
des H.
man z
in dei
liegt v
solche
auf d.
nicht
der m
noch
lauft
rung
Stlick
Wird,
Mmatis

Ho



—

—

Fanze
" wird
olitik
er ein
1 auf-
I, der
st oft
\deres
nicht
, Ver-
liches
llende
it von
veifel-
solche
selben
Pflicht
hen sie
{wenn
1 nach
), das
vertun
selten
1tenen
5, von
., Die
ler der
|leicht

auch
unter
en der
wohere,
. Sie
K.I'a-ftr
r Han-
Pause
n, daB
als das
olchen
iinstler

Krankheiten des Willens.

verstehen mubB, wenigstens auf Momente seine Energie in die
Passivitdt, in Gefiihlszustdinde, statt in Aktionen zu legen. Er
muB also wohl zu seinen anderen Eigenschaften auch willens-
krank sein; sonst kann er den GenieBenden das Material zur
Befriedigung des allgemein menschlichen GenuBtriebes durch
seine Kunst nicht geben, auch kann er Gefiihlszustinde, nament-
lich extreme, nicht darstellen. Die Ausschweifung (extreme Aus-
bildung der GenuBfihigkeit ist Ausschweifung) gehort meiner
Meinung nach zu den wichtigsten, auch fiir den Kiinstler wich-
tigsten psychologischen Fragen.

Hier miite nun von der Kunst tiberhaupt in ihrer Beziehung
zur Willensstirke die Rede sein, ein Thema, das ich nur beriihren
kann. Verzichtet nicht der Kiinstler und noch mehr der Emp-
finger auf das Handeln? Ist nicht Kunst eine Abirrung, eine
unnatiirliche Befriedigung des Aktionsbediirfnisses? Der Kiinst-
ler setzt sein Wollen nicht direkt in die Tat um, sondern beschreibt
oder verkorpert es in einem Kunstwerk, d. h. in einer stilisierten
Wiederholung gewisser sichtbarer und hérbarer Eindriicke der
duBeren und fithlbarer der inneren Welt. Er stellt ein Bild seines
Strebens heraus. Warum handelt er nicht direkt? Geht sein
Streben so hoch, daB es in der Realitdt nur als Idee auftreten
kann? Aber darin liegt vielleicht das Eingestdndnis einer ein-
seitig ausgebildeten Vorstellungs- und GenuBkraft und damit
auch einer verringerten Willenskraft. Oder ist er erhaben iiber
das Handeln? Aber das wirenur eine Umschreibung der Schwéche.
Nun sagt man, das kiinstlerische Schaffen sei eine hohere Art
des Handelns, nicht ein Verzicht auf dasselbe. Hiermit muf
man zweifellos iibereinstimmen und hinzufiigen, dafl umgekehrt
in jedem praktischen Handeln auch ein kiinstlerisches Moment
liegt und dasselbe sich so steigern 148t, daB der Handelnde eben-
solchen Anspruch auf den Namen eines Kiinstlers hat, wie dieser
auf den eines Handelnden. Das geben hochmiitige Kiinstler
nicht gern zu. Man setzt heute oft den Kiinstler an die Spitze
der menschlichen Entwicklung, zeichnet unter den Kiinstlern
noch den Poeten und unter diesen den Dramatiker aus. Es
lauft darauf hinaus, daB keine héhere und stirkere Lebenséufle-
rung eines Menschen denkbar sei als die Abfassung eines Theater-
stiicks. Wenn nun auch jeder Verniinftige weit entfernt sein
wird, die kiinstlerische Titigkeit im allgemeinen und die dra-
matische im besonderen gering zu schitzen, so bleibt doch einiges

Horneffer, Das klassische Ideal. 145 10




Erster Teil.

Bedenkliche an einer solchen Aufstellung. Vor allem diirfte die
Meinung irrig sein, daB der Kiinstler (und, wie einige hinzufiigen,
der Philosoph) schaffe, der Mensch des praktischen Lebens aber
nicht. Wenn das Kunstwerk und das philosophische System
eine Schépfung (d. h. eine Organisierung chaotischer Elemente
oder eine Bereicherung der vorhandenen Daseinselemente) ist,
so ist es jede Handlung ebenso. In jeder, auch der kleinsten
Handlung wiederholt sich der Schopfungsakt; es wird etwas Neues
geboren. Nur der Wert des Entstehenden kann in Frage kommen.
Vielleicht wirkt aber der Kiinstler weiter und tiefer, als es dem
Handelnden jemals méglich ist? Das scheint unbestreitbar,
obgleich sich doch auch manches einwenden ldBt. —Doch ziehe
ich es wor, mich nicht weiter auf dies schliipfrige Gebiet zu
wagen, sondern mit der Andeutung der Schwierigkeiten, die mir
aufgefallen sind, mich zufrieden zu geben. Gewifi sind andere
eher imstande als ich sie zu lésen.

An vielen Kiinstlern sowie an andern tadtigen Mitgliedern
einer Kultur kann man bemerken, dafl unter Umstédnden gewisse
Krifte einer Natur von den zentralen seelischen Funktionen
unabhingig sind, wenn man mir eine so vage Ausdrucksweise
nachsehen will. Letztere sind nicht mehr in Ordnung, versehen
ihren Dienst mangelhaft oder nur mit duBerer Nachhilfe; aber die
ersteren sind gesund und bringen, vielleicht durch Vererbung
gesteigert, bewundernswerte Leistungen herver. Man denke, um
einen beliebigen Typus herauszugreifen, an den Goetheschen
Tasso. Er ist ein nicht lebensfihiger Mensch, weil mit den ein-
fachsten Dingen des Lebens nicht fertig zu werden, verdirbt sich
durch krankhafte Eigentiimlichkeiten jede Moglichkeit einer ge-
deihlichen Existenz und ist doch ein ganzer Kiinstler. Die Fahig-
keiten des Gesunden: Ubersicht, Festigkeit usw., die ihm sonst
durchaus fehlen, stellen sich sofort ein, wenn er seinem Gedicht
sich gegeniiber befindet. So gibt es viele, die ziigellos oder schlaff
in allem sind, nur in dem einzigen Falle nicht, wo ihr Beruf,
der innere oder #uflere, in Frage kommt. Sie gleichen einer
Violine, auf der drei Saiten gesprungen sind und nur die vierte
noch tont, diese aber mit solcher Schonheit und Intensitit,
daB man die drei kaum vermifit. So fordern sie wirklich ihr
Bestes zutage, vorausgesetzt, daB erstens ihre wertvolle Fahigkeit
intakt geblieben ist und nicht eine nebensédchliche Eigenschaft,
und daB zweitens die entarteten Funktionen den Menschen nicht

146

___,_.--""
'___._...--'-"
Zugrun
wissem
teilweis
Fihigk
fiirihre
ausgehe
fahigke
spreche
Mensch
die Ku
die Gef
funktio
samthe
zuweit

Die
Auch s
delt mi
stiben,
hier nu
die Ric
Gestalt
nun wj
nerer /
muB,
Kenne:
lichen
nunft ?
Inhalte
und F,
sich 2
von Hg
Kraft,



—

—
e die
igen,

aber
rstem
nente
) ist,
nsten
Neues
men.

dem
itbar,
ziehe

et zu
& mir

ndere

edern
wisse
ionen
welse
sehen
er die
rbung
e, um
schen
n ein-
t sich
er ge-
=dhig-
sonst
edicht
chlaff
Beruf,
einer
vierte
nsitdt,
-h ihr
!_jp}l-:l?i'-r
chaft,
nicht

Krankheiten des Willens,

zugrunde richten, bevor er sich noch hat ausleben kénnen. In ge-
wissem Sinne kann man sagen, daB wir alle auf diese Art nur
teilweise gesund sind. Wir alle sind Spezialisten, bei denen einige
Féhigkeiten unnatiirlich entwickelt sind und die ganze Kraft
fiir ihre Erhaltung und Steigerung verbrauchen, wihrendandereleer
ausgehen und absterben. Daher die Hilflosigkeit und Leistungsun-
fahigkeit in Lagen, die nicht genau unserer Einseitigkeit ent-
sprechen. Es ist wohl richtig, daB eine solche Verwandlung der
Menschen in Rédchen und Partikelchen, die ineinander passen, fiir
die Kultur unerld8lich ist; aber man sollte nicht blind sein fiir
die Gefahr, die eine Léhmung und Entartung wichtiger Lebens-
funktionen fiir den einzelnen und unter Umstidnden fiir die Ge-
samtheit mit sich bringt. Freilich sorgt die Natur .dafiir, daB
zuweit abirrende Typen sich nicht fortpflanzen.

Die zweite Form der Erkrankung ist der Mangel an Instinkt.
Auch sie ist Krankheit des Willens; denn der Willensstarke han-
delt mit Sicherheit nach unmittelbaren und unsichtbaren MaB-
stdben, nicht auf Grund zweifelnder Berechnung, Natiirlich sind
hier nur die wichtigsten und umfassendsten Handlungen gemeint,
die Richtung einer Natur im ganzen und die aus ihr resultierende
Gestaltung des duBeren und inneren Lebens. Hier dringen sich
nun wieder philosophische und psychologische Fragen allgemei-
nerer Art auf, die ich notdiirftig zu beantworten mich begniigen
mull. Zundchst, was nennen wir denn Instinkt? Etwa: das
Kennen und Ausfiihren der zum Leben notwendigen oder forder-
lichen Téatigkeiten ohne Vermittlung der Vernunft. Was ist Ver-
nunft? Etwa: die Kraft, mit Hilfe des BewuBtseins und seiner
Inhalte und Formen (Erfahrung und Denken) fiir die Erhaltung
und Forderung des Lebens zu wirken. Ferner, wie verhilt sie
sich zum Instinkt? Darauf antworten die Psychologen: sie ist
von Hause aus sein Helfer und Diener, dann zu einer selbstédndigen
Kraft, zu seinem Rivalen und unter Umstinden zu seinem

147 10*




Erster Teil.

Tyrannen und Zerstérer geworden. Hieran schlieBt sich die
Frage, ob der menschliche Instinkt diberhaupt nachldBt oder
sich steigert, ob wachsende Kultur sein Gebiet einschriankt oder
ausdehnt und was von beiden fiir die menschliche Entwicklung
wiinschenswert ist. Dies wird man von dem einen philosophischen
Standpunkt aus anders beantworten als von dem andern und jede
Beantwortung wird nicht viel mehr enthalten als ein Zeugnis iiber
des Beantworters vitale Veranlagung. Ich wire geneigt, mich
in aller Bescheidenheit so auszusprechen: die Tendenz zum Riick-
gang des Instinkts ist unverkennbar; er reicht fiir die hoheren
Erfordernisse des Lebens nicht aus und unterstiitzt die kompli-
zierte Natur nicht hinlinglich. Trotzdem scheint die Lebens-
und Fortentwicklungsfahigkeit menschlicher Kultur davon abzu-
hingen, daB es gelingt, diesen Riickgang aufzuhalten und dem
Instinkt bestindig neues Gebiet zu erobern, indem alles vernunft-
miBig Erworbene schrittweise in instinktmé&Big Geiibtes umge-
wandelt wird. Nur das, was die Rasse auf die Dauer nicht schadigt,
sondern sogar lebenstiichtiger macht, wird sich einverleiben und
zum Instinkt machen lassen. Eine Epoche wie die heutige, die
groBe Unsicherheit des Instinkts einerseits und viel Doktrinen
und Lebensexperimente andererseits zeigt, wird das Resultat nicht
einverleibbarer, weil zerstorender geistiger Erwerbungen sein,
zugleich aber auch der Schauplatz neuer Entdeckungen und
Versuche. Hat sich eine solche Epoche neben dem hohen Stand
der Erkenntnis (vornehmlich der Selbsterkenntnis) gewisse grund-
legende Instinkte und die erforderliche Aktivitdt zu bewahren
gewuBt oder versteht sie, beides sich anzuziichten unter Zuhilfe-
nahme der Erkenntnis, so sind die oft Verfeindeten, Instinkt und
Vernunft, einmal wieder zu ihrem urspriinglichen Verhiltnis
zuriickgekehrt und werden fruchtbare neue Entwicklungsformen
gemeinsam schaffen. Hierauf wird spater zuriickzukommen
sein,

Man hat oft zwei Arten Menschen unterschieden, naive und
nicht naive, Menschen des Temperaments und Menschen der
Reflexion. Wenn man sich gegenwdrtig hilt, daB solche Ent-
gegensetzungen nur relative Wahrheit haben, weil sie die unend-
liche Mannigfaltigkeit der Realitit vergewaltigen, ist die Unter-
scheidung gut und niitzlich. Die ersteren haben jene unmittelbare
Sicherheit des Handelns, die wir als Instinkt bezeichnen. Ist
ihre Natur im Gleichgewicht und ihr Temperament durch gesunde

148

e
T
Funkti
was Si¢
mit N¢
Sie sin
gemacl
die s1€ :
Typus
das Tu
Bewub
ZWar, |
ihm de
Fall 21
schwie
der In
diese b
50 Wer
Erfahr
Ist sie
Selbstl
ersten:
und in
Zweite:
Zeit b
innere
von de
die St
die De
und E
und ic
denn ;
leisten
ganz
es ihr
instin]
mal js
halter,
Wweist

Hang]
hierhe
ist da



—

—
L die
oder
oder
lung
chen
jede
liber
mich
lck-
leren
mpli-
bens-
1bzu-
dem
unit-
mge-
idigt,
. und
s die
rinen
nicht
sein,
und
Stand
rund-
ihren
hilfe-
t und
iltnis
rmern
nmen

» und
1 der
Ent-
nend-
nter-
|bare
- n3at
sunde

Krankheiten des Willens.

Funktion des zentralen Willens moderiert, so fithren sie durch
was sie wollen und vermogen dies, weil sie nur wollen, was sich
mit Notwendigkeit aus ihrer Natur ergibt, also was sie konnen.
Sie sind Herren ihres Schicksals, soweit es durch das Individuum
gemacht wird, Es fehlt ihnen dabei durchaus an Selbstbeurteilung,
die sie nicht notig haben, wéhrend sie die Haupttugend des anderen
Typus ist, wofern er gelungen und lebensfdhig ist. Bei ihm geht
das Tun und Empfinden unter Begleitung oder auf Geheil des
Bewultseins von statten. Fiir die primitiven Lebensfunktionen
zwar, geschlechtliche, Erndhrungsfunktionen usw., ist auch bei
ihm der Instinkt leitend (wenn nicht, so haben wir es mit einem
Fall zu tun, der nicht in unsere Betrachtung gehért); aber bei
schwierigeren und komplizierteren EntschlieBungen verldBt ihn
der Instinkt und an seine Stelle tritt bewuBte Vernunft. Ist
diese bei einem solchen Reflektierenden hoch und fein entwickelt,
so werden theoretische Erwidgungen, unterstiitzt durch praktische
Erfahrung bis zu einem gewissen Grade den Instinkt ersetzen.
Ist sie es aber nicht, fehlt die vollkommene Besonnenheit und
Selbstbeurteilung, so ist der Mensch zwei Gefahren ausgesetzt,
erstens daB er sich iiber sein Wollen, Wissen, Kénnen tiuscht
und in der Gestaltung und Fiihrung seines Lebens sich vergreift,
zweitens daB er unentschlossen und schwankend ist, zur unrechten
Zeit bald handelt, bald sich bedenkt. In ihm spricht nicht eine
innere Stimme, ihn treibt nicht ein sicherer Zug zu dem einen hin,
von dem andern weg, wie jenen ersteren, oder wenigstens tritt
die Stimme nicht deutlich und richtunggebend hervor; er ist auf
die Deutung ungewisser Regungen oder allein auf Uberlegungen
und Experimente angewiesen (immer fiir groBe EntschlieBungen
und ideale Fille verstanden). Den beiden Gefahren sehen wir
denn auch eine groBe Zahl oft wertvoller Menschen erliegen; sie
leisten nichts oder wenig oder nach einer falschen Richtung hin,
ganz wie die frither beschriebenen Willensschwachen, obgleich
es ihnen nicht eigentlich an Kraft fehlt, sondern nur an der
instinktiven Sicherheit in der Verwertung ihrer Kraft. Manch-
mal ist der negative, manchmal der positive Instinkt besser er-
halten. Im ersten Falle vermeidet der Mensch falsche Schritte,
weist ungiinstige Einwirkungen ab, findet aber fiir selbstdndige
Handlungen keine Unterstiitzung bei dem Instinkt; man mag
hierbei an das Daimonion des Sokrates denken. Im zweiten Fall
ist das Tun intakt und sicher, aber die warnende Stimme fehlt;

149




s
|
i
1t
|

Erster Teil.

Beispiel ist der Tatkraftige, der seine Krifte nicht zu schonen und
zur rechten Zeit Halt zu machen weiB.

Ich betrachte als einen Ausfluff der Instinktunsicherheit den
Dilettantismus, wofern er bei begabten und in gewissem Sinne
tatkriftigen Naturen auftritt, Wer von Hause aus schwach und
unzuldnglich ist, kann es natiirlich weder im Leben noch in der
Kunst und Wissenschaft zu etwas bringen; er ist zur Pfuscherei
verurteilt. Aber wie kommt es, daB reiche und vorziigliche
Menschen ihr Leben lang Pfuscher bleiben, ihre Stelle nicht
finden, ihr Gewerbe nicht mit Kraft ergreifen, sondern herum-
suchen und herumprobieren, ohne Zweck und Gliick fiir sich
und andere? Immer wenn er kaum begonnen, jagt ihn fort der
Meister: heiBit es in einem Lied vom Hinschen, aus dem nichts
wird. Es sind nicht solche, die aus Schwiiche unstit sind. Nein,
die’ Mehrzahl ist nicht schwach; sie weil nur nicht, wohin ihre
Natur will. Sie tastet nach einer Bestimmung ihres Wesens; sie
argwihnt bei jeder Titigkeit, die sie angefangen, es sei eine
falsche, bei jeder Lebenslage, in die sie sich begibt oder gebracht
wird, es sei eine unpassende. Es sind verfehlte Existenzen, sagt
man. Ich freue mich, bei Goethe einen Ausspruch zu finden,
der in eine dhnliche Richtung geht und fiir unsere Betrachtungen
von groflem Interesse ist. Goethe sagt in den Annalen, der
Wilhelm Meister sei entsprungen ,,aus einem dunkeln Vorgefiihl
der groBen Walirheit: daB der Mensch oft etwas versuchen
mochte, wozu ihm Anlage von der Natur versagt ist, unter-
nehmen und ausiiben méchte, wozu ihm Fertigkeit nicht werden
kann; ein inneres Gefiihl warnt ihn abzustehen, er kann aber
mit sich nicht ins klare kommen, und wird auf falschem Wege
zu falschem Zwecke getrieben, ohne da er weill wie es zugeht.
Hierzu kann alles gerechnet werden, was man falsche Tendenz,
Dilettantismus usw. genannt hat. Geht ihm hieriiber von Zeit
zu Zeit ein halbes Licht auf, so entsteht ein Gefiihl, das an Ver-
zweiflung grenzt, und doch 148t er sich wieder gelegentlich von
der Welle, nur halb widerstrebend, fortreifen. Gar viele ver-
geuden hierdurch den schénsten Teil ihres Lebens, und verfallen
zuletzt in wundersamen Triibsinn. Und doch ist es méglich,
daB alle die falschen Schritte zu einem unschétzbaren Guten
hinfiihren: eine Ahnung, die sich im Wilhelm Meister immer
mehr entfaltet, aufkldrt und bestdtigt, ja sich zuletzt mit klaren
Worten ausspricht: Du kommst mir vor wie Saul, der Sohn Kis,

150

p—
p—

der au
reich
Unsict
gehl. S
findet
sich s
allem
strikte
stens |
durch
Stimu
ungew
wickel
herger
Anwer
wicklt
nicht
An si
die m
Leben
aufzuf
ihrer
Verer|
giges
Regel
muB.
hervo
in der
Verzv
Natur
wird,
Desge
lich «
G
libery
und }
war
éinen
Ende
eigen



—
—
und

den
inne
und
L der
lerej
liche
ucht
um-
sich
t der
ichts
Nein,
ihre
3 sie
eine
acht
sagt
1den,
ngen
der
=fiihl
chen
nter-
rden
aber
Vege
zeht.
lenz,
Zeit
Ver-
| yon
ver-
allen
slich,
uten
nmer
laren
Kis,

Krankheiten des Willens.

der ausging, seines Vaters Eselinnen zu suchen, und ein Konig-
reich fand.** Es ist méglich, ja, aber nur dann, wenn die
Unsicherheit eben nicht bis auf den Grund der Natur hinab-
geht, sondern nur oberflidchlich und zeitweilig ist. Der Dilettant
findet kein Kénigreich, oder anders ausgedriickt, er findet nicht
sich selber. Da es Wilhelm Meister und Goethe mit ihm aus
allem Tasten heraus findet, ist er kein Dilettant, sogar dessen
striktes Gegenteil; sein Instinkt ist gesund oder gesundet wenig-
stens mehr und mehr; aber seine bewuBte Vernunft irrt und ist
durch mitwirkende Triebe zugleich so michtig, daB sie die leise
Stimme des Instinkts iibertont. Dies wird wohl die Regel bei
ungewohnlichen Naturen sein, die sich auf besondere Weise ent-
wickeln. Der MaBstab, den die Erwigung sich bildet, wird
hergenommen von Erfahrungen und deren Verkniipfung und
Anwendung. Diese Erfahrung ist wohl ausreichend fiir Ent-
wicklungen, die in einer oft erprobten Bahn sich bewegen, aber
nicht fiir solche, die' anders, vielleicht absolut neu verlaufen.
An sich ist ja jede Natur eine Neuheit und ein Unikum, aber
die meisten sind es in unwesentlichen Punkten; deshalb geht ihr
Leben im ganzen den erwarteten gleichméBigen Weg, der leicht
aufzufinden und einzuhalten ist. Die bevorzugte Natur ist in
ihrer wichtigsten Fahigkeit neu geartet; sie stellt eine durch
Vererbung, also ein von unserer Erwdgung vorldufig unabhédn-
giges Moment, gesteigerte Kraft dar, deren Verwertung in der
Regel nicht erschlossen werden kann, sondern ausprobiert werden
muB. Daher das Irren und Versuchen, das in der Entwicklung
hervorragender Minner so oft eine Rolle spielt, daher der Wechsel
in den Anschauungen und Idealen, das Leiden unter Zweifeln und
Verzweiflung. Kurz, eine Blindheit und UngewiBheit ist diesen
Naturen eigen; die aber desto schneller und sicherer iiberwunden
wird, je besser der Strebende vom Instinkt unterstiitzt wird.
Dessen Fehlen oder geringe Kraft hat insolchen Fillen unvermeid-
lich den Ruin zur Folge.

Goethe, der ja immer seine Gefahren beschrieb und dadurch
iiberwand, rechnete also auch den Dilettantismus unter dieselben
und hatte doch wohl recht damit. Die Unsicherheit seiner Natur
war eine sehr groBe, sie quilte und hemmte ihn oft und: bis zu
einem verhaltnism#Big hohen Alter. Vielleicht hat er bis an sein
Ende Stunden gehabt, in denen es ihm nicht klar war, wohin sich
eigentlich der Schwerpunkt seiner Naturneigte. Daranwarnunwohl

151




Erster Teil.

der Uberreichtum an Begabungen schuld, deren jede ihn in eine
andere Richtung zog. Doch sind widersprechende und ziemlich
gleich starke Bestrebungen schon die Folge einer Unsicherheit
des Instinkts. Denn eine Natur, die sicher vom Instinkt geleitet
wird, bringt alle Triebe in eine Richtung, auch wenn es noch so
viele sind. Je weiter die Natur ist, desto fester muB freilich der
Ring sein, der sie zusammenhdlt, und desto stirker das Zentrum,
auf das alles hinzielt. Eine madchtige zentripetale Gewalt ist
notig, die der stets vorhandenen zentrifugalen die Wage hailt.
Goethes Natur war dadurch so leistungsfdhig, daB sie in bestimm-
ten Augenblicken, wenn auch nur fiir diese Augenblicke, voll-
kommen einheitlich war, daB alles Dezentralisierende und Des-
organisierende verschwand unter einem einzigen groBen Willen.
Es ist wie eine Flutwelle, die sich dann iiber alle seine verschieden-
artigen Interessen, Tatigkeiten, Vermogen ergieBt, an die er sich
hinzugeben pflegte. Eine schopferische Gewalt rafft sie alle
zusammen zu einer befreienden Tat. Danach streben die Sonder-
geister wieder auseinander und quilen ihn wie vorher durch das
Gefiihl des Unvermégens, des Zerflatterns. Goethe war nur in
Momenten Herr iiber sich; aber dann war er es ganz. Manche
anderen, reichen und groBen Naturen sind es niemals.

Man sollte vorsichtig sein im Preisen und Erstreben der Viel-
seitigkeit. Sie ist nur dann wiinschenswert, wenn sie von einem
starken Willen kompensiert wird. Jeder sollte nur soviel Krifte
in sich entwickeln, nur soviel Bildung sich erwerben, als er ver-
tragen, d. h. zu Taten verarbeiten kann, Andernfalls belastet
er sich unniitz, lahmt sich und gerit in Dilettantismus und schlieB-
lich in ,,wundersamen Triibsinn‘. Man eifert gerade heute wieder
gegen die Einseitigkeit und Unbildung, wiinscht, daB die Gelehrten
am Kulturleben tdtigen Anteil nehmen, daB die Kiinstler und die
Menschen des praktischen Lebens ihre Jahre mit vielem Lesen
und Nachdenken hinbringen. Mir scheint, man geht hier iibers
Ziel hinaus und trédgt mehr zur Verringerung der Leistungsfihig-
keit bei als zur Erweiterung und Bildung der Persénlichkeiten.
Auflerdem ndhrt man die Einbildung und Topfguckerei. Es ist
doch leider eine Tatsache, daB nicht einmal solche, die in einem
Fach wirklich tiichtig sind und also wissen, was Kénnen und
Urteil ist, mit Bescheidenheit iiber Dinge sich duBern, die weit
von ihrem Gebiet abliegen. Uberdies kann ich nicht finden, daB
man ein groferes Anrecht auf den Namen eines Kulturmenschen

152

—

L
hat, W
als we
und du
Person
will, dé
fiir sic
Literat
derselb
fiir sicl
vielleic
senden.

Bei
in neue
und de
gesagt,
noch m
ermunt
keine |
der Ub
suchen
neuem
Was il
sie auf
zerbrec
wonne
erst neg
lieferte
Einzel;
gemac]
einen i
ler, P}
viele,
Wisser
nicht ;
Ererbt
stecke
21 ma
Iungm
ZU mag
fir go



[

eine
lich
heit
sitet
h so
der
um
- ist
1dlt,
nin-
roll-
Des-
len.
len-
sich
alle
der-
das
r in
iche

'1e]-
1em
dfte
ver-
stet
ieB-
der
ten

die

yers
1g-
en.

ist
e1ml
ind
veit
daB
hen

Krankheiten des Willens.

hat, wenn man in alles hineingesehen und sich hineingemischt,
als wenn man einen festen, stetigen Willen in sich entwickelt
und durch ihn seine Natur organisiert hat. Wer jedoch keine
Personlichkeit, sondern nur Instrument, Teil von solchen sein
will, darf mehr wissen und treiben, als er sich einverleiben und
fiir sich lebendig machen kann. So mag ein Philologe ganze
Literaturen verschlucken, ohne daB er irgendwelche Wirkungen
derselben auf seine Personlichkeit erkennen 148t. Er will nichts
fiir sich gewinnen, sondern will fiir andere sammeln, die dann
vielleicht von einem Werke mehr Vorteil haben als er von tau-
senden.

Bei ungewéhnlichen Naturen und, wie wir hinzufiigen kénnen,
in neuernden Epochen, ist also die Gefahr der Instinkterkrankung
und des Dilettantismus besonders groff. Sie miissen sich, wie
gesagt, ihren Weg miihsam suchen, und ihr Naturell pflegt sie
noch mehr, als es notig und forderlich ist, zur Selbstindigkeit zu
ermuntern. Sie wollen auch da, wo sie es ohne Schaden kénnten,
keine fertigen Erkenntnisse und andere Bildungselemente von
der Uberlieferung annehmen, sondern alles selbst finden und ver-
suchen. Sie fangen die Kulturentwicklung gewissermafien von
neuem an und stellen zunédchst einmal alles Gewonnene in Frage.
Was ihnen als fest und unverriickbar bezeichnet wird, priifen
sie auf seine Haltbarkeit, indem sie daran riitteln und es zu
zerbrechen suchen. Im Grunde glauben sie nicht, daB die ge-
wonnenen Resultate auch fiir sie Geltung haben, und fiigen sich
erst nach erbittertem Kampfe in dieselben. Nun hat ein iiber-
liefertes Kulturelement in der Tat erst dann Geltung fiir den
Einzelnen, wenn er es fiir sich neu entdeckt und anwendbar
gemacht hat. Nur ein solches bildet ihn. Es kommt also fiir
einen nach hchster und tiefster Bildung Strebenden, einen Kiinst-
ler, Philosophen, Herrscher, Gesetzgeber, darauf an, moglichst
viele, ja wenn es geht alle Kulturresultate zu erleben und ge-
wissermaflen neu zu finden. Wie nahe liegt es daher, daB er
nicht zum Ziele, d. h. zum vollen Besitz und zur Mehrung des
Ererbten kommt, sondern in der Unreife und im Dilettantismus
stecken bleibt! E rstens ist es unmoglich, alle Erfahrungen
zu machen; er muB auswihlen und verstehen, fremde Erfah-
rungen, sei es als Kenntnisse oder als Lebensformen, sich zunutze
zu machen, als ob es seine eignen wiren. Namentlich gilt dies
fiir solche Erfahrungen, die ihn wenig oder nichts angehen; wer

153




L L R R

—

e

Erster Teil.

sich fiir Dinge ausgibt, die nicht gerade ihn vorwérts bringen,
hat wenig Aussicht, auf einer so langen Bahn zum Ende zu kom-
men. Ferner gilt es fiir solche Erfahrungen, die vorldufig als
besessen angenommen werden miissen, damit andere iiberhaupt
gemacht werden kénnen; denn man kann nicht alles zu gleicher
Zeit und muB iiberall ungepriifte Resultate zeitweilig: benutzen,
bis man dazu gelangt, auch sie zu priifen. Beide Fihigkeiten
finden sich fast nur bei Naturen, die durch einen sicheren Instinkt
unterstiitzt werden. — Z weiten s pflegen bedeutende Naturen
trotz eines Strebens nach Allseitigkeit eine iibermifBige Neigung
zu Einseitigkeiten zu haben. Sie sind nur gewissen, immer
einander dhnlichen Erfahrungen iiberhaupt zugdnglich und gehen
an den entgegengesetzten, den komplementéren achtlos voriiber.
So kommen sie zu beinahe wertlosen Resultaten und werden
eigensinnig statt gro8. — D rittens bringt ihr Handwerk das
geistige und leibliche Wohl in Gefahr und richtet sie leicht
zugrunde, ehe sie dazu gelangen, die Friichte ihrer Saaten zu
ernten, die Schliisse aus ihren Pramissen zu ziehen. Wer schwer
belehrbar ist, oft wiederholte Erfahrungen und harte Schlige
nétig hat, um zu begreifen und sich zurecht zu finden, wird
kaum heil durchkommen, oder wird doch zu spit klug werden
und wiinschen, das Leben neu anfangen zu koénnen, nachdem
es' abgelaufen ist. Wie zahlreich sind solche Existenzen! Der
Grund ist aber immer, daB der Instinkt nicht sicher genug war
und die' suchende Erwdgung zu wenig unterstiitzte. Auf das
Feinste und: Beste muB gerade der Erhaltungsinstinkt arbeiten,
z. B. auch in solchen Fillen, wo gefdhrliche Experimente, sei
es mit sich selber oder mit anderen Personen oder mit Explosiv-
stoffen gemacht werden sollen. Der Instinkt wird lehren, sie
zu umgehen oder mit' uBerster Vorsicht auszufiihren oder ihren
gesundheitsschiadlichen Folgen durch Gegenmittel zuvorzukom-
men. Bei schwierigen Expeditionen gehen mehr Entdecker
zugrunde, als man ahnt, und oft ohne ihr Problem gelést zu haben.
Gliicklichere Erben kommen nach ihnen, die die Lehren aus dem
unklugen Wagemut zu ziehen wissen, die sicherer sind bei der
Wahl ihrer Ausriistungsgegenstinde oder einsehen, daB der Weg
ein anderer sein oder daB man auf die Unternehmung iiberhaupt
verzichten muB.

SchlieBlich haben Naturen dieser Art oft keine Fihigkeit und
Lust zur Methode: Sie gehen nicht stufenweise vorwirts,

154

p—

S
gonder
suchen
dadurc
den Gr
reiches
plotzlic
sie, WE
haben.
der Si€
erkant
haben
Impul:
ohne |
GuBerl
Entwi
verkni
Mit se
Selbstt
erstau
belehr
ohne .
ein SO
Resulf
kaum
schaft
verwe:
Di
gehor!
lische
sprich
Er sy
entwe
€r in
tbers
inden
ahmt
Beide
Sam
der 1
oder



—

—

gen,
L0
r als
aupt
cher
Lzen,
siten
linkt
uren
rung
imer
ehen
iber,
rden
. das
eicht
n zu
hwer
1ldge
wird
rden
1dem
Der
war
'~ das
iten,
. sel
0Siv~-
; sie
hren
com-
cker
Lben.
dem
i der
Weg
jaupt

- und
rarts,

Krankheiten des Willens.

sondern mochten das Letzte und Héchste gleich im Anfang haben,
suchen es mit Gewalt an sich zu reiflen und wissen nicht, daB es
dadurch nur um so weiter vor ihnen zuriickweicht. Sie vergessen
den Grund zu legen und wollen nicht in einer langen entsagungs-
reichen Schule sich aufbauen. Sie sind stark im Entwerfen, in
plétzlichen grofen Antrieben; aber Kraft und Sicherheit verlassen
sie, wenn sie vollenden sollen, was sie versprochen und angepackt
haben. Es fehit auch hier an einem deutlich redenden Instinkt,
der sie fiihrte und fest bei der einmal gestellten und als richtig
erkannten Aufgabe hielte. Sie zweifeln, ob sie mit ilirem Vor-
haben auf dem ihnen bestimmten Wege sind, und werden von
Impulsen und Erwigungen hin und wieder abgetrieben. Sie sind
ohne Methode, wie ich es nenne. Diese Methode braucht nicht
dubBerlich sichtbar zu sein, sondern kann mit Spriingen in der
Entwicklung und scheinbaren Inkonsequenzen der Lebensfithrung
verkniipft sein, Goethe ist ein groBes Muster von Methode.
Mit seiner Selbstindigkeit, die ihn nur Selbsterfahrenes und
Selbstdurchlebtes begreifen und benutzen lieB, verband sich eine
erstaunliche Aufnahmelust und Aufnahmefdhigkeit. Er war
belehrbar in jedem Sinne und ging den langen Weg des Lernens
ohne Abkiirzungen und ohne Ungeduld. Sein Instinkt hieB ihn
ein so reiches Material wie moglich heranschaffen, um eigne
Resultate zu erzielen und zu beschleunigen. So gibt es wohl
kaum eine menschliche Erfalirung auf kiinstlerischem, wissen-
schaftlichem und praktischem Gebiet, die er nicht gemacht und
verwertet hétte.

Die Unentschlossenheit, soweit sie Instinktunsicherheit ist,
gehért hierher, Die innere Stimme, die uns nicht nur bei mora-
lischen sondern allen EntschlieBungen wichtiger Art leiten sollte,
spricht bei dem Unentschlossenen nicht deutlich oder gar nicht.
Er sucht deshalb nach anderen Direktiven fiir sein Handeln,
entweder indem er das Fiir und Wider theoretisch abwigt (womit
er in die Briiche kommen muB, falls er sein Naturell nicht genau
iibersieht und als Hauptfaktor in die Rechnung aufnimmt), oder
indem er die Handlungsweisen anderer vergleicht und sie nach-
ahmt (womit er ebenfalls nur in gewissen Féllen auskommen wird).
Beide Male kommt der EntschluB, wenn iiberhaupt, so nur miih-
sam zustande; vielleicht bringt ihn duBere Notigung hervor, die
der Unentschlossene, um iiberhaupt zu handeln, oft aufsucht
oder sich gern gefallen 148t. In jedem Falle fehlt ihm die Festig-

I55




Erster Teil.

keit, die ein vom Instinkt geforderter oder befiirworteter EntschluB
hat. Gewohnlich ist jener ein KompromiB, ist nicht endgiiltig,
sondern gestattet ein Zuriick, ist mehr eine Frage als eine Antwort,
Fast immer folgt der Ausfiihrung eines solchen Entschlusses die
Reue; denn man koénnte sich doch geirrt haben! Es wire doch
gewiBl noch eine bessere Wahl moglich gewesen! So sucht denn
der Unentschlossene ungeschehen zu machen, was méglich ist,
bedauert, beschimpft und verleugnet, was sich nicht mehr dndern
laBt. Das Unvollkommene und, wenn man will, Falsche jeder
Tat nimmt der aus dem Instinkt heraus Handelnde willig auf
sich und steht fiir sie ein; der Unentschlossene aber sieht, nach-
dem er gehandelt hat, nur noch das Falsche seiner Tat und wiirde
doch, wenn sie anders ausgefallen wire, den EntschluBl ebenso
sehr bereuen. Wie verhdngnisvoll auch in der Kunst ein solcher
Mangel werden kann, sieht man etwa an Schiller. Dieser war
eigentlich eine entschiedene Natur; aber beim kiinstlerischen
Produzieren kam ein Schwanken iiber ihn, das seinen Werken
nur allzu sehr geschadet hat. Es verstdrkte sich wohl gegen das
Ende seines Lebens und ging daraus hervor, daB seine kiinst-
lerischen Absichten nicht mit voller Klarheit und Unzweideutig-
keit vor ihm erschienen. Irgendwo in der Tiefe seiner Natur lag
alles bereit, was zu der Schépfung nétig war, aber er kam mit
seinem Wollen nicht hinunter in diese Tiefe; er tastete an sich
herum, dnderte, fragte sich und andere, wie er am besten verfiihre,
und wollte eigentlich nur erfahren und erhorchen, was in ihm
selber schlummerte. Bald meinte er dann, die eine, bald, die
andere Ausfithrung entspridche seiner undeutlich gefiihlten Ab-
sicht. Dabei waren grobe Irrtiimer iiber sein eigentliches Wollen
und eine gewisse Oberflidchlichkeit an Stellen, wo der Instinkt
ganz schwieg und nur die Erwidgung dichtete, unvermeidlich.
Wie anders Goethe, eine so vielfach unentschlossene Natur!
Aber wenn einmal seine Natur den Samen empfangen und das
Kind ausgetragen hatte, gab es kein Zuriick und kein Verdndern
mehr. Es kam reif und ganz ans Tageslicht. Oft wurden freilich
seine Pline nicht reif und gingen als Friihgeburten verloren;
aber ein kiinstliches Beleben halber Geburten, ein Nachhelfen
durch Theorien und andere unzureichende Mittel, wie es Schiller
in seiner Art hatte, kannte er nicht.

Etwas Ahnliches ist es wohl, wenn fiir ethische, psychologische,
religiose Kardinalfragen die Entscheidung der Vernunft angerufen

156

'_'__,_,.—l-"'-
I
wird-
Mann |
und k¢
ﬁ'eitef|
uns WE
noch n
und fi
pelehre
mehr ¢
zu ver
Wi
Worts.
Zeit m
tismus
erklérl
aufgez
beflisse
beriihr
der W
krank:
lust de
gefiih
kam ¢
ihre F
Kunst
Techn
ner, |
ausge
verhi
stand,
sind
Art,
groBe
von ]
ﬂigstt
hiltn
Natij;
ist, g
Freu,
Dilet



hluB
lltig,
vort,
» die
loch
lenn

ist
dern
eder

auf
ach-
irde
enso
cher
war
chen
rken
1 das
inst-
utig-
r lag
mit
sich
ihre,
ihm
- die
Ab-
sllen
Finkt
lich.
ytur!
- das
dern
ilich
yren;
elfen
1iller

sche,
ufen

Krankheiten des Willens,

wird. Wer z. B. verkennt, daBl die sexuellen Beziehungen von
Mann und Weib vitalen Gesetzen unterliegen, die keine Deduktion
und kein Versammlungsbeschlufl &dndern kann, beweist nichts
weiter, als daB sein Instinkt an diesem Punkte versagt. So wollen
uns weibliche Wesen, die instinktkrank sind oder deren Natur
noch nicht zu Wort gekommen ist, iiber die Weiblichkeit belehren
und fiihlen nicht, daB sie uns héchstens iiber ihre eigene Lage
belehren. Es gibt heute viel derartige Verirrungen; sie pflegen
mehr die heiteren als die ernsten Folgen der Instinktunsicherheit
zu veranschaulichen,

Wir kommen zu den Dilettanten im eigentlichen Sinne des
Worts. Goethe, Schiller und Heinrich Meyer haben sich ldngere
Zeit mit dem Plane eines gemeinsamen Werkes liber den Dilettan-
tismus in den Kiinsten getragen. Die Ausfiihrung unterblieb
erkldrlicherweise, aber Schemata und einzelne Gedanken wurden
aufgezeichnet, die vortrefflich sind und von jedem Kunst-
beflissenen auswendig gelernt werden sollten. Unser Problem
berithren sie nicht; sie reden vom Dilettantismus der Kinder,
der Weiber, der Reichen, der Vornehmen, aber nicht der Willens-
kranken. Der Nachahmungstrieb und die natiirliche Produktions-
lust des Menschen werden als Grund fiir den Dilettantismus an-
gefiihrt, pathologische Griinde nicht herangezogen. Uberhaupt
kam es weniger auf die Erkldrung der Erscheinung an als auf
ihre Formen, ihre Geschichte, ihre Vorteile und Nachteile fiir die
Kunst. Es werden solche Dilettanten unterschieden, die vom
Technischen ausgehen und in ihm verharren (wie manche Zeich-
ner, Klavierspieler usw.) und solche, die vom Stoff, vom Gefiihl
ausgehen und nie zur Technik kommen. Mir scheinen die ersteren
verhdltnismiBig unschuldig, wenigstens wenn man heutige Zu-
stinde im Auge hat, die letzteren unbedingt gefdhrlicher; auch
sind die Dilettanten aus Instinktschwiche fast immer von dieser
Art. Sie verkennen die ausschlaggebende Bedeutung der beiden
groBen Dinge: Ubung und Tradition. Die Form, als Resultat
von Tradition und Ubung, ist derjenige Begriff, den sie am we-
nigsten verstehen und am meisten hassen. Man moge das Ver-
héltnis eines Menschen zu ihm als Merkzeichen benutzen.
Natiirlich ist nicht erforderlich, daB der Begriff Form ihm bewuft
ist, so wenig wie die Bekanntschaft und zur Schau getragene
Freundschaft mit demselben notwendig ein Beweis gegen den
Dilettantismus ist. Er muB angeboren sein; die Sitze, daB die

157




e

T R —————

Erster Teil,

Form ewig und die Formlosigkeit ein Widersinn ist, miissen
einen unmittelbaren Wiederhall in ihm finden. ‘Die Dilettanten
operieren mit zwei anderen Begriffen, die sie zu Gegenbegriffen
gegen die Form ausgebildet haben; sie heilen Natur und Logik
und sind, wenn man sie richtig nimmt und nicht prefit, zwei
vortreffliche Dinge und durchaus nicht geeignet, als Waffen gegen
die Form zu dienen.

Was ist Natur? Eine scharfe Definition mifiglickt und macht
den Begriff ebenso leer und fade wie etwa den Begriff Schonheit.
Beide haben einen schwankenden Sinn und sind zu Beweisen
ungeeignet. Wenn man von jemand verlangt natiirlich zu leben
oder zu dichten oder dgl., kann immer nur gemeint sein, dafl er
seiner Natur oder héchstens noch der des Verlangenden ent-
sprechend leben oder dichten soll. Dieser mag bis zu einem
gewissen Grade berechtigt sein, seine Natur als eine Art Kanon
anzusetzen, und auBlerdem werden innerhalb einer bestimmten
Zeit, eines Volkes die Naturen und ihre allgemeinen Bediirfnisse
nicht sehr verschieden sein, so daf} es einen ganz guten Sinn hat,
von Natiirlichkeit schlechtweg zu sprechen. Sowie aber iiber
gewisse allgemeine Forderungen hinausgegangen und etwa ver-
langt wird, daB jeder von Gemiise leben oder auf dem Felde
arbeiten oder rohe und infantile Kunstwerke schaffen soll, weil
es so natiirlich sei, da wird Natur zum Unsinn. Der Ruf nach
Natur ist von jeher ein beliebtes und stark wirkendes Schlagwort
gewesen, gerade weil sich nichts Bestimmtes dabei denken 148t
und jeder etwas anderes darunter versteht (der eine Vielweiberei,
der andere Abschaffung der Verse, der dritte BarfuBgehen, der
vierte Abschaffung der Regierung usw.). Sie soll ein Heilmittel
sein und, wenn man will, ist sie es auch; aber mit diesem Mittel
kann man irgendwelche Einzelfdlle nur kurieren, nachdem man
aus seiner abstrakten Allgemeinheit die gerade passenden Konkreta
ausgewdhlt hat. Die Anwendung ist alles. Natur schlechtweg
zu predigen hat nicht mehr Wert als der Rat, den jener Wohl-
meinende einem Kranken gab, er moge sich doch der Apotheke
bedienen.

Noch weniger lit sich mit dem =zweiten Lieblingsbegriff
anfangen. Die Dilettanten wiinschen, dafB} alles auf der Welt
logisch eingerichtet sei und mit einer Konsequenz sich vollziehe,
die sie durchschauen. Hiernach beurteilen sie Wert und Berech-
tigung alles Bestehenden und haben die Naivitit zu glauben,

158

| et
'___,_,--F'—'
man k
zu rec]
es blei
gie sel
richtur
erhalte
sichve
etwa £
nicht
andern
sie 1S
die jer
die jer
durch’
schaffe
bilde v
liegt d
nerung
denen
und &s
ihnen,
sie nic
Mathe
Sfr
Fordes
grofe
Kein |
Sprac}
konse
Unkla
keiten
Zweif
schrie
entfer
jener
liche
Spriicl
Es m
aufzy
griind



—

—

1SSen
nten
iffen
ogik
zwei
egen

acht
heit,
risen
eben
B er
ent-
em
A110n
nten
1isse
hat,
uiber
ver-
‘elde
weil
nach
wort
148t
erei,
der
ittel
ittel
man
reta
'weg
'ohl-
neke

griff
Nelt
ehe,
ech-
ben,

Krankheiten des Willens.

man koénne und miisse abschaffen, was vor dieser Instanz sich
zu rechtfertigen nicht imstande sei. Junge Leute und solche, die
es bleiben, leiden am meisten unter dieser irrigen Anschauung.
Sie sehen nicht, daB es viel mehr fiir die Berechtigung einer Ein-
richtung spricht, daB sie besteht, daB sie geworden, gewachsen und
erhalten geblieben ist, als dafB} sie mit der Einsicht eines Beurteilers
sichvertragt. Jaich meine, die Existenzberechtigung realerMichte,
etwa geltender Geseize oder wirkender Religionen, wird durchaus
nicht dadurch in Frage gestellt, dafl die einen ungerecht und die
andern falsch sind. Nur ebenso reale Maichte kénnen gegen
sie ins Feld gefithrt werden, z. B. das Absterben der Verhéltnisse,
die jene geschaffen haben oder das Aufkommen anderer Michte,
die jenen den Beoden entziehen. Eine Pflanze kann man nicht
durch Widerlegungen, sondern nur durch MaBregeln aus der Welt
schaffen. Menschliche Einrichtungen aber sind organische Ge-
bilde wie Pflanzen; ihre Entstehung, Wirksamkeit, Dauer unter-
liegt den biologischen Gesetzen. Die theoretischen Verallgemei-
nerungen sind fiir die Praxis do¢h immer nur in-einem beschei-
denen Umfange verwendbar, ebenso wie die abstrakten sittlichen
und dsthetischen Kategorien. Die Praxis richtet sich nicht nach
ihnen, sie haben sich vielmehr nach der Praxis zu richten, falls
sie nicht vorziehen, in ihrem Kreise zu bleiben, wie die theoretische
Mathematik es tut.

So sind denn alle Gebiete, wo die Entfernung zwischen den
Forderungen der Logik und den tatsdchlichen Verhéltnissen eine
groBe ist, Lieblingsgebiete der Dilettanten, z. B. die Sprache.
Kein Zweifel, dal der Zweck der Sprache durch die bestehenden
Sprachen nicht vollkommen und nicht -auf die einfachste und
konsequenteste Weise erreicht wird. Sie haben Liicken und
Unklarheiten iiberall, haben die bedauerlichsten UnregelméfBig-
keiten in der Wort- und Satzbildung sowie in der Flexion. Kein
Zweifel, der Erfinder der Sprache, der ja auch die erste Grammatik
schrieb, war ein unlogischer Kopf und seiner Aufgabe nicht im
entferntesten gewachsen; dhnlich wie der liebe/Gott, der am Ende
jener Erfinder war, sich bei der Weltschopfung doch auch bedenk-
liche BloBen gegeben hat. Denn woher sonst alle die Wider-
spriiche und Inkonsequenzen, deren Zweck niemand begreift!
Es mufl daher unsere Aufgabe sein, mit den Widerspriichen
aufzurdumen, die Fehler zu korrigieren, kurz moglichst viel und
griindlich zu reformieren! Das blinde Andern und Neumachen

159




Erster Teil.

wollen ist fiir den Dilettanten charakteristisch. Er iibersieht
regelmiBig, sowohl ob er oder irgend jemand die Macht dazu hat,
als auch ob das Neue nicht dieselben oder grofiere Mingel hat
als das Alte. Die Welt soll von vorn anfangen, meint er, da er
mit seinem Kopf nicht hineinpaBt oder vielmehr nicht hineinzu-
passen scheint. Denn in Wahrheit fiigt sich seine Individualitit,
wenn anders sie eine lebensfdhige ist, sehr gut in das Ganze,
trotz der Rebellion eines vorlauten Intellekts. Der einzelne ist
ja auch nur ein Resultat, ein Glied des Gesamtwachstums und
entwickelt sich mit Notwendigkeit, ohne Riicksicht auf die Logik;
ebenso wie die ganze reale Welt kein Bauwerk ist, das man nach
Prinzipien aufgebaut hat und beliebig niederreiBen und anders
aufbauen kann. Sondern sie ist gewachsen, und nur wenn eines
Reformators Ideen mit ebensolcher Starke und Sicherheit in ihm
wachsen, werden sie fiir ihn und fiir die Welt von EinfluB sein.
Er ist dann ein Werkzeug, ein Mundstiick des Gesamtwachstums
und hat wirklichen Anspruch auf den Namen eines Reformators.

Unsere dilettantischen Weltverbesserer und Weltbegliicker
sind nichts weiter als eigensinnige Instinktkranke. Es wimmelt
heute von solchen eingebildeten Reformatoren. Auf allen Ge-
bieten findet man sie, und immer zeigen sie die gleichen Symptome.
Es gibt Heilande fiir alles zusammen und Heilande fiir einzelne
Facher. Die ersteren wollen mit ihrer Kunst alle Not in der
Gesellschaft, Kunst, Kultur usw. auf einmal beseitigen und durch
einen Zauberschlag die Welt dem langgesuchten Gliick zufiihren.
Dabei haben sie nur eine einzige, mitunter nicht iible Erfindung
in der Tasche, die dieses Wunder bewirken soll (z. B. Bodenreform,
oder Volksbildung, oder das allgemeinsame Kunstwerk, oder
Antialkoholismus oder dgl). Die andern begniigen sich fiir
ihr besonderes Gebiet eine Medizin anzugeben und anzupreisen,
die in jedem Fall heilbringend sei und gewohnlich auch in einer
immer gleichen Dosis verabreicht wird. Untereinander vertragen
sich die Heilande nicht eben gut, hauptsichlich aus Brotneid;
denn einer schliefit ja den andern aus. Kommt ein neuer auf,
so werden die Leute in der Regel dem alten untreu und laufen
ihm zu. Sie wollen Abwechslung haben, sind auch durch jenen
nicht befriedigt worden. Fiihlt sich der neue stark genug, so
ignoriert er den alten, wenn nicht, bek&mpft er ihn oder paktiert
mit ihm, etwa so, daB er ihn als seinen Vorliufer bezeichnet.
Dementsprechend macht es der alte. Sie bringen oft etwas

160

—

| e
wirklic
npehme
was S1C
Giiltigh
Einwal
und be:
der Ja :
feicht {
und bl
Reforn
herang
Nu
betone:
groB &
produk
sonder:
not tut
der Ins
suchen
nicht a
Torhei!
fliichtis
scheide
als anc
bediirf
Zeitlarn
Messia
und de
trotzde
Verteic
liegen
Wiede;
dara;l_
erhebe
hande]
Wie g
der g
Zukyn
das )
bieren

Hg



———
———

'Tsieht
u hat,
el hat
da er
einzu-
alitit,
ranze,
ne ist
s und
Logik:;
1 nach
anders
| eines
n ihm
} sein.
stums
1ators.
liicker
mmelf
n Ge-
ytome.
nzelne
in der
durch
lihren.
ndung
eform,
_ oder
ch fiir
reisen,
1 einer
tragen
otneid;
er auf,
laufen
| jenen
ug, so
alktiert
ichnet.
etwas

Krankheiten des Willens.

wirklich Wertvolles, begehen aber stets zwei Fehler; erstens
nehmen sie ihren Spezialfall als den allgemeinen und denken,
was sich bei ihnen bewahrheitet und bewidhrt hat, miisse fiir alle
Giiltigkeit haben; zweitens sehen sie die Schwierigkeiten und
Einwénde nicht, die ihrer Idee entgegenstehen, sind also blind
und beschrénkt. Es ist nicht die Beschranktheit des Fachmanns,
der ja auch nicht iiber sich hinaussehen kann und sein Handwerk
leicht fiir das wichtigste der Welt hilt. Aber darin ist er zufrieden
und bleibt bei dem, was er kann, wihrend der dilettantische
Reformator fanatisch ist und mit bornierter Heftigkeit an das
herangeht, was er nicht kann.

Nun muB man, um nicht ungerecht zu sein, immer wieder
betonen, daB die Versuchung zum Dilettantismus heute besonders
grof ist und gerade fiir hervorragende Naturen, Die Uber-
produktion an Weltverbesserern ist keine zufillige Erscheinung,
sondern hat ihren Grund darin, daB Weltverbesserung uns bitter
not tut. Die Entwicklung ist an einem toten Punkt angekommen,
der Instinkt versagt, der Intellekt oder einzelne ungeleitete Triebe
suchen einen Ausweg aus der dunkeln Gasse und tappen, wie es
nicht anders sein kann, in gigantischen Irrtiimern und kindlichen
Torheiten umher. Viele glauben sich heute feig und fahnen-
fliichtig, wenn sie sich auf ein Handwerk beschrinken und be-
scheiden im Geleise gehen; sie sind vielleicht in der Tat weiter
als andere, meinen deshalb, sie kénnten und miiiten allen Hilfs-
bediirftigen beistehen, und verfallen, wenn ihnen der Erfolg eine
Zeitlang giinstig ist, fast notwendig in den Irrtum, daB sie zum
Messias berufen seien. Andere sehen klar, daB sie unzureichend
und der schwersten Aufgabe nicht gewachsen sind, springen aber
trotzdem in die Bresche, nachdem sie vergeblich auf stirkere
Verteidiger gewartet haben. Sie wollen lieber unter Triimmern
liegen als auf ihnen leben. Darf man solche Tapferkeit schelten?
Wieder andere freilich sind nicht so tapfer und denken nicht
daran, ihre Personlichkeit einzusetzen, obwohl sie den Anspruch
erheben, Heilande zu sein. Sie wiinschen, reden und iiberreden,
handeln aber nicht. So gibt es Utopisten, die ebenso leben
wie alle Welt, aber mit einer Theorie hausieren gehen, nach
der alles anders wird. Durch Beispiel und Unterweisung diese
Zukunft herbeizufithren, fillt ihnen nicht ein. Und doch ist
das einzige Mittel solche Theorien zu beweisen, sie auszupro-
bieren und vorzumachen. Der Heiland soll bei sich selber

Horneffer, Das kiassische Ideal. IOI 11




Erster Teil.

anfangen und den gefdhrlichen Sprung in die Praxis tun;
von demselben hdngt alles ab. Es liegt meiner Meinung nach
immer Resignation und Eingestdndnis des Unvermdogens darin,
wenn man Theorie (ethische, religiése, kiinstlerische, kurz prak-
tische Theorie) und persénliche Verwirklichung derselben trennt,
was heute so vielfach geschieht und nicht selten sogar erstrebt
und verehrt wird. Wie leicht ist es, schéne Theorien an die Wand
zumalen! Und was sind sie wert, wenn der Urheber nicht mit
seinem Gliick und Leben fiir sie biirgt! Natiirlich soll man auch
den entgegengesetzten Fehler vermeiden, der darin besteht, jede
Idee sofort in die Praxis umzusetzen und fortwdhrend mit Refor-
mieren und Verdndern seiner Lebens- oder Kunstweise beschéftigt
zu sein. Man soll warten koénnen und bedenken, daB der In-
stinkt bei uns verwickelten Menschen und in unseren komplizier-
ten Verhiltnissen nicht immer gleich bei der Hand ist, sondern oft
erst nach langer Zeit sein Ja oder Nein sagt, das iiber eine Idee
entscheidet. Solange er nicht spricht und nur ein oberflichliches
Begehren oder rechnendes Phantasieren die Theorie stiitzt, ist
von ihrer Verwirklichung wenig Gutes zu hoffen.

Steigen wir noch eine Stufe tiefer, so kommen wir von dem
Dilettanten, der in der Theorie ein Held, in der Praxis héchstens
ein mittelméBiger Mensch ist, zu dem Kritiker, der auch die
Theorie fahren liBt und in der Negation sein Heldentum zeigt.
Auch der dilettantische Kritiker legt niemals und prinzipiell
nicht Hand an, sondern sieht zu und weist die Méingel nach,
die alles menschliche Wollen und Tun nun einmal an sich hat.
Das Gute, auf das der positive Kritiker sein Augenmerk richtet,
sieht er jedoch nicht und will es nicht sehen. Der Instinktkranke
ist, wie schon oben von dem Willenskranken gesagt wurde,
negativ, wihrend jeder Gesunde positiv ist und die Negationen
nur zu neuen Positionen verwendet. Der Gesunde glaubt lieber,
als daB er zweifelt; denn Glauben ist ein Antrieb zum Lernen und
Handeln; der Zweifel, wenn er ohne Gegengewicht und dauernd
ist, macht untitig und 18st auf, wird deshalb von einer instinkt-
sicheren Natur abgewiesen oder unschddlich gemacht. Von
Leuten, die sich zuriickgesetzt fithlen, wird das Kritisieren, wie
frither erwihnt, als eine Entschddigung ihres Anerkennungs-
bediirfnisses geiibt., Es wird ein Sport oder auch ein Berui, alles
was ihnen begegnet, zu bemédngeln und herunter zu reiflen. Sind
es junge Leute, die auf diese Weise sich einfiihren und ihre in

162

J—
L

Aussi
so ma
50 SCI
sie ni
Die E
mensc
nieder
selten
wenig
und L
Bildur
ins Hz
phisch

w
Fallen
das ge
sich a
fundes
vor a
ersche
und (
bringe
auch
also z
kunge
artige
¢ine s
gilt fi
dﬂ.ﬁ 2
erford
Sicher
hoffe;



—

—

- tun;
nach

darin,
prak-
rennt,
strebt
Wand
1t mit
auch

t, jede
Refor-
néftigt
ler In-
lizier-
ern oft
e Idee
hliches
zt, ist
n dem
-hstens
ch die
zeigt.

1zipiell
nach,

*h hat.
-ichtet,
ranke
wurde,
1tionen
lieber,

en und
auernd
1:—,TiI‘lkt“
Von

an, Wie

nungs-
lfr a].lES
., Sind
ihre in

Krankheiten des Willens.

Aussicht stehende Mithilfe wertvoller erscheinen lassen wollen,
so mag es noch hingehen, aber dltere Leute sollten versuchen eine
so schlechte Gewohnheit abzulegen und sollten iiberall da, wo
sie nicht positiv sein konnen, sich bescheiden und schweigen,
Die Kunst, den Mund zu halten, muB doch eine der schwersten
menschlichen Kiinste sein. Ob sie zu allen Zeiten so arg da-
niederlag wie heute? Ob sich die fritheren Menschen ebenso
selten und ungern wie wir entschlossen, einzusehen, daB sie nur
wenige Dinge so gut verstehen und wissen, daB sie sie machen
und beurteilen kénnen? Ob immer nur groBe Sicherheit und
Bildung dazu fiihrten, daB man grundsitzlich vermied andern
ins Handwerk zu pfuschen, wenn auch nur als politischer, philoso-
phischer oder dsthetischer KannegieBer?

Willensschwéche und Instinktunsicherheit halteich in manchen
Féllen fiir heilbar und will versuchen, ein Heilmittel anzugeben,
das gewiB nicht unfehlbar, auch nicht das einzig anwendbare ist,
sich aber doch manchmal bewihrt hat. Es ist kein von mir er-
fundenes, sondern jedem bekannt. Auszuscheiden wéren hier
vor allem die Fille, wo Willenskrankheit Folge oder Begleit-
erscheinung koérperlicher oder seelischer Stérungen ist. Nerven-
und Gehirnkrankheiten sowie chronische Leiden anderer Art
bringen immer eine Verringerung der Leistungsfahigkeit und oft
auch eine Schwichung der héheren Instinkte mit sich. Da sind
also zuerst die Ursachen wegzuschaffen, ehe an eine Kur der Wir-
kungen gedacht werden kann. DaB es nur selten gelingt, der-
artige Krankheiten zu heilen, und dann in der Regel nur durch
eine sehr langwierige, sehr mithsame Kur, ist bekannt. Dasselbe
gilt fiir Willenskrankheiten. Die Schwierigkeit liegt oft darin,
daB zur Durchfiihrung des Heilprozesses gerade die Eigenschaften
erforderlich sind, die dem Kranken fehlen, ndmlich Kraft und
Sicherheit des Willens. Man wird also wohl auf Besserung nur
hoffen diirfen, wenn neben den kranken Teilen noch gesunde,

163 1r¥




Erster Teil.

neben der Schwiche noch Kraft vorhanden ist, die aber gefesselt
oder infolge von Ungeschicklichkeit und Mangel an Einsicht
falsch gerichtet ist. Vollkommene Schwiche ist ein unkorrigier-
barer, und, wie La Rochefoucauld meint, der einzige unkorrigier-
bare Fehler einer Natur. Wie zahlreich sind die Fille, wo kranke
Individuen mit Wucht und Heftigkeit auf die Selbstzerstérung
ausgehen oder andere Objekte zur Vernichtung sich aussuchen!
Sie sind wie ein Brand. Sollte es nicht moglich sein, ihn ein-
zudimmen und ins Wohltitige zu wenden, ihn dauernder und
erwirmend zu machen? Es ist selten ein nutzbringendes Er-
eignis, wenn Hauser oder Feuerwerke abbrennen. Wie viel
Gutes lieBe sich mit der dabei verpuffenden Kraft und vernichteten
Arbeit erreichen! Ferner sind Fille friiher erwihnt worden,
wo die Lihmung nur teilweise ist, wo die vorhandene Kraft ver-
zettelt wird, blind und unstet wirkt. Bei ihnen allen miifite
wenigstens der Versuch gemacht werden, das gesund Gebliebene
hervorzukehren und zur Herrschaft zu bringen, das Kranke
zuriickzudrangen und unschddlich zu machen,

Das Heilmittel ist die Aneignung der soldatischen Tugenden,
der Straffheit und der Unterordnung. DaB8 es ein gefdhrliches
und schwer einnehmbares ist, gebe ich zu. Aber wo es sich um
alles handelt, muB man alles wagen; man darf vor entscheidenden
MaBregeln nicht zuriickschrecken und nicht erwarten, da8 groBe
Wirkungen von kleinen angenehmen Mittelchen ausgehen. Ge-
rade die Willenskranken hassen bekanntlich den soldatischen
Geist, ahnlich wie Kinder ihren Arzt, der ihnen wehe tut und
bittere Arznei gibt. Die Bitterkeit ist aber kein Beweis gegen die
Niitzlichkeit und Vortrefflichkeit. Und wenn man einwendet,
daB der soldatische, man kann auch sagen der preuBische Geist
seine schidlichen Wirkungen offen zeigt, in gewissen viel be-
sprochenen Zeiterscheinungen, so kann ich auch das nicht als
einen Beweis gegen seinen medizinischen Wert gelten lassen.
Gifte fordern Gegengifte. Ubrigens wird von den giftigen Be-
standteilen des Geistes der Straffheit und Unterordnung noch
zu reden sein. Ich fiirchte, man verwechselt ihn mit anderen
Geistern, die nichts mit ihm zu tun haben, wenn sie sich auch
oft in seine Nihe dringen, nimlich den Geistern der Unbildung
und Unfreiheit.

Was ist Straffheit? Wie lernt sie der haltungs- und zuchtlose
Rekrut? Indem seine ganze Aufmerksamkeit auf die einfachsten

164

—
-

Yerric
5yslen
Kunst
getaﬂ
USW+y

mit B
morie!
wie €s
werde!
schied
und v
zeuge!
getan

sein [
Zuwer
stellt
durch
und u
unver
hande
zu st
mul «
gewir
von E
Es di
an T:
Nahn
doch

beson
man

wird

lich
dende
durct
mehr

geleg

klein

alleg

eben:

mit |



—_—

—

esselt
1sicht
igier-
igier-
ranke
irung
chen!
l ein-
- und
s Er-
» viel
1teten
rden,
t ver-
niite
ebene
ranke

nden,
liches
*h um
enden
groBe

Ge-
schen
t und
en die
endet,
Geist
el be-
ht als
lassen.
n Be-
- noch
nderen
y auch
ildung

~htlose
chsten

Krankheiten des Willens.

Verrichtungen gelenkt wird, die er bewuBt und nach einem
System auszufiihren, einzuiiben hat und auf diese Weise als eine
Kunst sich das aneignet, was er bis dahin naturalistisch prinziplos
getan hat. Er lernt gehen und stehen, sprechen und schweigen
usw., bringt dies alles in feste Formen, die er, ich wiederhole,
mit BewuBtheit annimmt und als ein Pensum lernt und me-
moriert. Nichts darf er tun, wann und wie er mochte, nichts
wie es bequem wire, wie es ein Impuls ihn heifit; die Impulse
werden ignoriert und methodisch unterdriickt. Strebungen ver-
schiedener Art, die zu gleicher Zeit sich bemerklich machen
und unklare, unsichere, halbe oder gar keine Handlungen er-
zeugen, werden auf keinen Fall geduldet. Immer nur eins wird
getan und das restlos und ganz. Ebenso soll der Willenskranke
sein Durcheinander, seine Augenblicksimpulse, sein Zuviel und
Zuwenig ziigeln, indem er bestimmte einfache Aufgaben sich
stellt und sie vollkommen erfiillt. Er soll sich beschrianken und
durch Beschrinkung eine Basis zu gewinnen suchen, die so klein
und unscheinbar als mdglich sein mag, wenn sie nur fest und
unverriickbar ist. Vielleicht mufl er eine Zeitlang ganz wenig
handeln, ja iiberhaupt auf das Handeln verzichten, um seinen
zu stark angegriffenen Fonds von Kraft wiederherzustellen; er
mul den iiberspannten Bogen abspannen, um ihn neue Elastizitat
gewinnen zu lassen. Ebenso muB er sich vor einer Uberfiille
von Eindriicken hiiten, nur wenige aufnehmen, aber diese ganz.
Es diirfen nur so viele sein, als er verarbeiten kann. Mangel
an Tatkraft riihrt in zahllosen Fillen daher, daBl zuviel geistige
Nahrung assimiliert werden soll, wihrend die Verdauungskraft
doch nur eine beschrinkte und bei vielen Willenskranken noch
besonders geringe ist. Immer muB darauf geachtet werden, daB
man fertig wird und nicht den kleinsten Rest zuriickldBt. So
wird man die geschwéchte oder erstorbene Produktivitidt allméah-
lich wieder entwickeln, immer vorausgesetzt, daB noch gesun-
dende, nachwachsende Krifte da sind. Die Hauptsache bleibt
durchaus die Regelung und die Stetigkeit. Es diirfen nicht
mehrere Dinge auf einmal vorgenommen und halb getan beiseite
gelegt werden. Eins muB auf das andere folgen und auf jede
kleinste Aufgabe der ganze Wille konzentriert werden. Dies
alles ist nur durch Strenge und Harte gegen sich erreichbar,
ebenso wie beim Soldaten. Mit Bitten und Entschuldigungen,
mit Nachgiebigkeit und Giite wird man niemanden zur Straffheit

165




Erster Teil.

erziehen, am wenigsten sich selber. Es darf nirgends ein Schlupf-
winkel fiir den schlaffen Willen bleiben, es darf auch keine For-
derung durch Belohnung versiiit, kein Zusammennehmen durch
die Aussicht auf desto freieres Sichgehenlassen erkauft werden.
Das wiren alles nur Mittel, geringe Leistungen auf ein immer
geringeres MaB zuriickzuschrauben. Man hért so oft von der
Selbstzucht; aber wenn man einmal mit den Konsequenzen
Ernst macht, die dieser Begriff in sich schlieBt, so schreit alle Welt
iiber Mord und Unterdriickung. Es gibt gewiB viele, die nicht
nétig haben, streng gegen sich zu sein, weil ihre Natur von selber
alles Verlangte hergibt, aber von denen ist hier nicht die Rede;
und ebenso gibt es solche, die durch Strenge nur schwicher und
krinker werden, so daB Selbstzucht fiir sie in der Tat dem Selbst-
mord gleichkommt, aber von diesen Unheilbaren ist hier auch
nicht die Rede.

Eine Vorbedingung der Selbstzucht ist die Selbsterkenntnis,
diese alte, schwere, oft unerreichbar genannte Forderung. Wer
sich formen und fithren will, muB sich kennen, damit er die Rich-
tung nicht verfehlt und sein Streben nicht auf etwas ihm Ver-
sagtes lenkt. Erinnern wir uns an das, was frither tber den In-
stinkt gesagt wurde. Wo der grundlegende erhaltende Instinkt
nicht normal arbeitet und Richtung und Grad der LebensduBie-
rungen nicht regelt, iibernehmen die Vernunft und einzelne intakt
gebliebene Triebe die Leitung, bringen aber den Menschen in
der Regel in allerhand Konflikte oder richten ihn auch zugrunde,
da sie dieser Aufgabe selten gewachsen und nicht eigentlich fiir
sie geschaffen sind. Ich nannte das instinktive Handeln gesund,
das bewuBte krank und dilettantisch. Die Aufgabe wire, den
Instinkt wiederherzustellen, zu stirken oder ganz neu zu schaf-
fen. Falls man sich iiberhaupt an sie heranwagt und etwas so
GroBes nicht von vornherein als unméglich ablehnt, wird man
sich aber entschlieBen miissen, zunichst die bewuBte Erkenntnis
zu entwickeln und auszubilden. Denn sie ist die notwendige
Helferin und Vermittierin, sie allein belehrt iiber Wesen, Grenzen,
Stirken der Natur, sie beantwortet die Fragen, die den Instinkt-
kranken quilen, ihn unentschlossen und untiichtig machen:
wer bin ich? wohin strebe ich? wohin darf ich streben? warum
stoBt mich das Leben zuriick und 148t keine Friichte fiir mich
reifen? Die instinktsichere Natur stellt solche Fragen nicht;
sie versteht dieselben gar nicht. Denn alle Erkenntnis (prak-

166

L
___,_.-—'-'
tische
Mensc
entge
reagie
schen
{iber i
weil S
Erst €
stellt
Selbst
etwa
erst U
Satz:
wubte
sophit
gefun
Selbst
die E:
will ¢
nur,
das R
selbst
tritt
auf.
meist
oder,
gesag
erken
unme
die K
untiic
beurt
wird
Lebe;
k&itel
IEile;;
ELT
Mmac}
belel,
b&lt’:h



lupf-
* For-
durch
srden,
mmer
n der
enzen
» Welt
nicht
selber
Rede;
»r und
Selbst-
- auch

intnis,
. Wer
- Rich-
n Ver-
en In-
istinkt
sdufle-
intakt
1en in
runde,
ch fiir
esund,
e, den
schaf-
was SO
d man
snntnis
rendige
renzen,
stinkt-
achen:
warum
r mich
nicht;
(prak-

Krankheiten des Willens.

tische wie theoretische) kommt nur dadurch zustande, daB der
Mensch Widerstand findet, dal ihm Dinge entgegentreten oder
entgegenstehen, auf die er durch Abweisung oder Aufnahme
reagiert. So richtet sich die Erkenntnis des natiirlichen Men-
schen lediglich nach auflen, niemals auf sich selbst. Er weil
iiber alles besser und eher Bescheid als iiber seine eigne Natur,
weil sie ihm nicht in den Weg kommt; er entdeckt sie gar nicht.
Erst der Instinktkranke wendet seinen Blick auf sich selbst und
stellt als erste und wichtigste Aufgabe des Erkennenden die
Selbsterkenntnis hin. Mit vollem Recht tut er dies. Man denke
etwa an den Verlauf der griechischen Philosophie. Mit Sokrates
erst tritt die Psychologie (allgemein verstanden) und ihr oberster
Satz: erkenne dich selbst, in den Mittelpunkt. Die Friiheren
wuliten wenig von solchen Betrachtungen und héitten die Philo-
sophie ihrer Nachkommen ebenso uninteressant wie zwecklos
gefunden; ebenfalls mit Recht. Denn der Gesunde braucht die
Selbstbeobachtung und Selbstbeurteilung nicht, er braucht nur
die Erkenntnis der dufleren Objekte, die er sich untertan machen
will oder mit denen er sich einzurichten hat. Er tut und will
nur, was mit Notwendigkeit aus seiner Natur flieft, d. h. immer
das Rechte; er strebt daher nie erfolglos, ist nie unklar iiber sich
selbst und kommt nie in seelische Konflikte. Wo sie sich zeigen,
tritt jedesmal auch das psychologische Problem: wer bin ich?
auf. Der Wille verliert seine Unmittelbarkeit und leider in den
meisten Féllen dadurch seine Kraft. Der Weg sie zu erhalten
oder, wenn sie gesunken, wiederherzustellen, fiihrt aber, wie
gesagt, unweigerlich durch die hochste und vollkommenste Selbst-
erkenntnis hindurch. AugenschlieBen und wildes Draufgehen,
unmethodisches Probieren und Herumirren bringt niemanden um
die Klippe herum: er zerstért sich oder macht sich wenigstens
untiichtig. Also — dahin geht meine Meinung — von der Selbst-
beurteilung aus, die durch Erfahrungen und Schliisse gewonnen
wird und natiirlich allgemeine Erkenntnis einschliet, muB das
Leben geregelt und die Natur organisiert werden. Die Tatig-
keiten, die der Instinkt leiten solite, mu8 die bewuBte Uberlegung
leiten, muB sie aber durch Ubung, d. h. lange fortgesetzte gleich-
méBige Ausfithrung, allmdhlich zu instinktiven Tatigkeiten
machen, entweder so, daB sie geschwichte Instinkte stirkt und
belebt (so wie die Atmungstitigkeit des Ertrunkenen wieder-
belebt wird), oder so, daB sie neue Instinkte ziichtet. Das dauert

167




Erster Teil.

lange, falls es iiberhaupt gelingt, und erfordert unerbittliche
Strenge gegen sich. Zunichst wird es ein kiinstliches Handeln
sein und den Menschen so ungliicklich und verzweifelt machen,
wie den Rekruten die neue Gangart oder den Klavierschiiler
die unbequeme Fingerhaltung. Aber allmédhlich werden Sicher-
heit und Natiirlichkeit hineinkommen; sie werden um so grofler
werden, je entbehrlicher die Mitwirkung der Uberlegung wird,
je selbstverstindlicher das Handeln sich vollzieht, je mehr es
unter der Schwelle des BewuBtseins bleibt. — Diese Kur iibrigens
ist doch wohl nichts anderes als eine Wiederholung der gesamten
Kulturentwicklung. Alle héheren (nicht primitiven, nicht tieri-
schen) Instinkte sind den Menschen auf die Weise angeziichtet
worden, daB bestimmte Handlungen und Unterlassungen bewuBt
und methodisch eingeprigt wurden. Jedes Kind lernt auf diesem
Wege Sitte, Anstand usw.

Wir kommen zur zweiten Tugend, der Unterordnung. Sie
ist noch unbeliebter als die Straffheit, aber deren untrennbare
Gefihrtin. Zunichst darf man nicht nur an Personen denken,
denen sich unterzuordnen ich fiir heilbringend halte; man kann
auch Ideen und Sachen dienen. Und die Personen brauchen
nicht fremde zu sein; wer sich selber zu beherrschen imstande
ist, hat nicht nétig, den Gehorsam gegen andere zu lernen,
wenigstens nicht als Kur fiir einen entarteten Willen. Um ver-
stdndlich zu machen, weshalb ich der Unterordnung eine so
groBe Bedeutung zuerkenne, scheint eine kurze prinzipielle Erorte-
rung unentbehrlich. Ich lege derselben aber keinen philosophi-
schen Wert bei; sie soll nur unsere Frage kldren helfen.

Es lassen sich zwei Lebensanschauungen unterscheiden, die
liberalistische und die absolutistische, um kurze Ausdriicke zu
wihlen, die hoffentlich nicht miBverstanden werden. Beide sind
berechtigt und gehen auf Grundrichtungen der menschlichen
Natur zuriick. Die erstere hat die sogenannte Freiheit als Zen-
tralbegriff und bezeichnet die Selbstindigkeit, Selbstrichtgebung
und Selbstgesetzgebung jedes Individuums als hochstes Ziel.
Wie weit es erreichbar ist, lasse ich dahingestellt. Die besten
Exemplare dieses Typus sind jene tiichtigen, ihren Kreis aus-
filllenden Demokraten, die auf ihrer Scholle sitzen, niemandem
untertan sind und niemanden sich untertan machen, Wohlwollen
und Gefilligkeit zeigen und iiberall da vortrefflich und nach-
ahmenswert sind, wo keine groBen Aufgaben zu erfiillen, keine

168

_—
.#-'-'-

weltsc
sind.

Indivi
[hr W
liegen
SFmp_.
stindi
{iber
dient.
sich v
daB el
halt d
rakter
der g
zusiel
zu le
wehrt
Es ist
bar, [
Seine
lich p
in de
Die }
eigne
kiinft
MaBe
nie ty
gine |
Breiti
Das I
haBte
diens
einan
bei e
die F
einsie
Sonde
und

Es i
Dur¢



———

—

ittliche
landeln
l1achen,
schiiler
Sicher-
groBer
g wird,
nehr es
brigens
samten
ht tieri-
zlichtet
bewuBt
diesem

g, Sie
ennbare
denken,
in kann
rauchen
nstande
lernen,
Jm ver-
eine So
Erorte-
losophi-
n.

ien, die
icke zu
ide sind
-hlichen
11s Zen-
tgebung
es Ziel.
» besten
eis aus-
nandem
hwollen
d nach-
n, keineé

Krankheiten des Willens.

weitschauenden Unternehmungen zu beginnen oder zu bedenken
sind. Die notwendige Eigenschaft eines solchen autonomen
Individuums ist ndmlich der kurze Blick und die geringe Kraft.
Ihr Wollen und ihr Kénnen ist eng, es erschopft sich in den nichst-
liegenden Zwecken. Ihnen fehlt Verstindnis und also auch
Sympathie fiir den entgegengesetzten Typus, der seine Selb-
stdndigkeit bis zu einem hohen Grade aufgibt und groBen, weit
dber sein Ich und dessen Erfiillung hinausgehenden Aufgaben
dient. Der Liberalist verachtet den Begriff Gehorsam und denkt
sich unter einem Gehorchenden einen Sklaven. Er sieht nicht,
daB ein solcher unter Umstédnden nicht nur fiir den Gesamthaus-
halt der Kultur wertvoller sein, sondern auch an sich, als Cha-
rakter und Begabung, héher stehen kann als der fiir sich Bleibende,
der grofen Dingen mit behaglicher Faulheit und billigem Spott
zusieht, falls er nicht mit allen Mitteln, die ein kleinliches Dasein
zu lehren pflegt, sich gegen Forderungen und Bestrebungen
wehrt, die iiber seinen Horizont und gegen sein Behagen gehen.
Es ist ein kleiner Typus Mensch, manchmal gesund und schitz-
bar, oft aber auch krank und einer Kur dringend bediirftig.
Seine Lebensanschauung wird nicht nur im praktischen, nament-
lich politischen Leben mitunter gefdhrlich, sondern bringt auch
in der Kunst, Wissenschaft und Philosophie bisweilen Unheil.
Die Kleinstaaterei des Geistes, wo jeder sein biBchen Feld mit
eignen Mitteln und Kiinsten beackern und seine kleinen Ein-
kiinfte fiir sich verzehren will, ist kulturfeindlich im hochsten
MaBe. Der kleine Mann (der groBe, wenn er gesund ist, wird es
nie tun) soll sich nicht zu gut diinken, ein Glied in der Kette,
eine Hilfskraft zu sein; er soll sein Konigreich von drei Full
Breite zum Ganzen werfen und sich in Reih und Glied stellen.
Das Dienen und das Herrschen, diese beiden vergessenen oder ge-
haBten Dinge, haben den gréBiten Anteil, das eigentliche Ver-
dienst an allen Resultaten menschlicher Kultur. Beide erginzen
einander notwendig und finden sich, wie ich sie verstehe, stets
bei einem und demselben Individuum. Die Unterordnung ist
die Eigenschaft dessen, der instinktiv oder durch Uberlegung
einsieht, daB es Ziele gibt, die er als einzelner nicht erfiillen,
sondern nur als Mithandelnder und Mitwirkender fordern kann,
und der solchen Zielen sich mit seiner besten Kraft darbietet.
Es ist keine Rede davon, daB er seine Individualitit einbiiBt.
Durch seine Einzigkeit wird er wertvoll. Bei Kulturzielen, von

160




Erster Teil,

denen wir reden, ist keine Uniformierung zu fiirchten, denn es
handelt sich darum, verschiedenartige, aber auf einander bezogene
und von einander abhingige Glieder eines Kunstwerkes zu schaffen.
Die Fahigkeit ist gerade die, sich als Dienender nicht aufzugeben
sondern sich auszuleben. Der Willenskranke und auch der Sklave
hat diese Fihigkeit nicht. Er verliert alles, Mut, Kraft, Selb-
stindigkeit, wenn er sich beugen und etwas iiber sich dulden
muB, dem er doch auf keine Weise entgehen, noch es besiegen
und beherrschen kann. Er verliert auch seine Wiirde und be-
greift nicht, daB sich der empfindlichste Stolz aufs beste damit
vertrdgt, daB man gehorcht, einfach, ohne Widerrede, ohne
Kritik (wenigstens praktische, in Ungehorsam sich duBernde),
und ohne eine Milderung des Befehls durch Entschuldigung oder
Bitte zu verlangen. So gehorcht der Soldat dem Vorgesetzten und
ist doch gewiB entfernt von knechtischer Gesinnung. Die Haupt-
sache dabei ist das Sehen auf die Sache, auf das Ziel, nicht auf
sich selbst, sein Belieben und Behagen. Es ist Opferung und
doch keine Aufopferung. Denn die Meinung geht nicht dahin, daB
Aufgaben ergriffen werden sollen, denen man nicht konform
und nicht gewachsen ist, denen man alles geben wiirde, ohne
es zuriickzuerhalten. Wer sich unter falsche oder zu hohe
Aufgaben stellt, biiBt sich ein, und beweist schon damit seine
Unfihigkeit zur Autonomie und vermutlich auch seine Unféhig-
keit zum Herrschen iiberhaupt. Diese Tugend ist aufs engste
mit der des Dienens verwandt. Der Begriff der Verantwortung
ist das Bindeglied zwischen beiden; man kann ihn auch als Begriff
der Pflicht bezeichnen. Wer nicht einstehen will und nicht ein-
stehen kann fiir sich sowohl als Befehlenden wie als Gehorchenden,
diirfte in beiden Tugenden Stiimper sein und wird ihre Ent-
artungsformen aufweisen. Dieselben heiflen Tyrannei und
Sklaverei. Sie erginzen sich ebenso notwendig und pflegen aus
sich jenen merkwiirdig unklaren und fast nichtssagenden Begriff
zu erzeugen, den man filschlich Freiheit nennt. Ihn zu analy-
sieren wiirde hier zu weit fithren. Uns interessiert nur dies, daf}
Freiheit von hemmenden oder schidigenden Gewalten, oder
sagen wir besser Unabhingigkeit von ihnen, auf jeden Fall zu
erstreben ist, mogen diese Gewalten nun auller uns oder in uns
sich befinden; daB trotzdem aber fiir jeden Menschen Abhéingig-
keitsverhiltnisse bestehen bleiben. Sie sind eine natiirliche Not-
wendigkeit, der er sich weder durch Léssigkeit noch durch Aus-

170

—
.___,_,_.——'-‘
Schweif
pefinde
aper fi
die €5
dienen
nur in
Gehorc
yon at
¢in and
daB er
Willen:
mende:
durch
Dinge
Dal
Kreise!
nicht,
hingt,
Aufgal
die Ge:
ein Pro
andere
hoffnu
liberals
soldati
immer
gegen
beweis
im Be
e sicl
von u
Siﬂd 4
Sieren,
von il
Wil‘ku
im ga
ing G
und g
mit h
Wwird



—
—

1@1111 es
:Z0gene
haffen,
ugeben
Sklave
, Selb-
dulden
esiegen
ind be-
» damit
, ohne
ernde),
ng oder
fen und
Haupt-
cht auf
ng und
1in, daB
onform
e, ohne
u hohe
it seine
Infihig-
, engste
vortung
, Begriff
cht ein-
henden,
re Ent-
ei und
gen aus
\ Begriff
1 analy=
lies, daB
.n, oder
Fall zu
r in uns
hhangig-
che Not-
-ch Aus-

Krankheiten des Willens.

schweifung, noch sonst auf eine Weise entziehen kann. Vielleicht
befinden sich der Herrschende und der Dienende in ihm selber;
aber fiir wie viele gilt denn das? Und unter den Wenigen, fiir
die es gilt, miissen die meisten noch die Kunst sich selber zu
dienen dadurch lernen, daB sie anderen dienen; und sie alle sind
nur in einer Hinsicht autonom, in anderen treten auch sie als
Gehorchende in eine Gemeinschaft und empfangen Direktiven
von auBen. Der Autonome wird sich strenger regieren als es
ein anderer tdte und konnte. Ist er nicht streng, so riickt, ohne
daB er es merkt, ein anderer Herr in die Stelle des herrschenden
Willens ein, ein Laster vielleicht oder auch etwas von auBen Kom-
mendes. Die sogenannten Freien unterscheiden sich nur da-
durch von den Dienenden, daBl unsichtbare und meist unwiirdige
Dinge sie beherrschen.

DaB die Kiinste des Herrschens und Dienens heute in weiten
Kreisen verloren gegangen sind, muBl jeder zugeben. Ich zweifle
nicht, daB die Willenserkrankung aufs engste damit zusammen-
hingt, und meine, da groBe Aufgaben unser warten, grofle
Aufgaben in jedem Sinne und nach jeder Richtung hin, so ist
die Gesundung des Willens und das Neulernen jener Kiinste nur
ein Problem. Gelingt das eine nicht, so mufi man auch auf das
andere verzichten. Um die Verwirklichung unserer Zukunfts-
hoffnungen sieht es dann traurig aus. Man hore auf mit dem
liberalen Gerede und dem unfruchtbaren Widerstand gegen das
soldatische System. Zwei Anschuldigungen sind es, die man
immer wieder gegen dasselbe vorbringt. Entweder kdmpft man
gegen seine entarteten Formen, deren Vorhandensein gerade
beweist, daB viele Zeitgenossen es nicht verstehen und, Stéimper
im Befehlen und Gehorchen sind. Man weill eben nicht, um was
es sich handelt. Druck von oben und knechtische Gesinnung
von unten, Almosen und Gnade spenden und empfangen, das
sind nicht Zeichen, daB der Geist der Unterordnung demorali-
sierend wirkt, sondern daB man einen unmoralischen Gebrauch
von ihm macht, Zweitens wendet man sich gegen iible Neben-
wirkungen, die in der Tat bestehen aber nichts gegen die Sache
im ganzen beweisen. Jede harte, durchgreifende Mabliregel, die
ins GroBe wirken soll, wird im einzelnen Ungerechtigkeiten
und andere Ubelstinde ergeben. Der Schnitter méht die Blumen
mit hinweg, die im Korn und am Wegrand stehen. AuBerdem
wird nicht immer die Vorsicht beobachtet, die bei Anwendung

171




e

=

Erster Teil.

der Disziplin auf andere menschliche Verhaltnisse, gesellschaft-
liche, wissenschaftliche, kiinstlerische nétig ist. Da entstehen
dann Unzutriglichkeiten, die zu beseitigen man sich angelegen sein
lassen muB, die aber ebenfalls nicht dem soldatischen Geist als
solchen angerechnet werden diirfen. Hierhin gehort unter an-
derem die Erstarrung, entspringend aus dem Verkennen gewisser
kiinstlerischer Erfordernisse, die fiir die Kultur von ausschlag-
gebender Bedeutung sind. Feste Linien ndmlich sind zwar gut
und nétig, erhalten aber ihrem Wert erst dadurch, daB sie in
Gegensatz zu gebrochenen treten. Symmetrie verlangt Un-
gleichartigkeit, Ahnlichkeiten verlangen Kontraste; sonst kommt
kein groBes Leben zustande. So braucht der soldatische Geist
Gegenwirkungen. Es ist aber ein groBer Irrtum, wenn kranke
Elemente sich berechtigt und berufen glauben, diese Gegen-
wirkungen zu reprisentieren. Vielmehr sind dazu nur die Ge-
sundesten geeignet, die so viel Festigkeit haben, daB erst ein Nach-
lassen, eine Neigung zur Gesetzlosigkeit sie stark und schon
macht. Das Streben nach Entfesselung, nach Kriimmungen
und Brechungen (nach dem Barocken, kann man sagen), das
die Willenskranken haben, hat nicht den geringsten kiinstlerischen
und Kulturwert. Fiir sie gibt es keinen anderen Weg, sich
gesund und wertvoll zu machen, als ihr Riickgrat zu stirken,
ihre entlaufenen Pferde in ihre Gewalt zu bekommen oder, was
weniger schwer und miihsam ist, in eine fremde Gewalt zu geben.
Man unterscheide ja zwischen solchen, die den soldatischen
Geist nicht lieben, weil sie zu viel von ihm in sich haben und
um sich sehen, und solchen, die zu wenig von ihm haben und
ihn fiirchten. Letztere, die uns ja hier allein beschéftigen, haben
kein Recht, ihn als entbehrlich, oder schidlich in Verruf zu brin-
gen. Man mache eine Schule durch, ehe man sie schilt. Nicht
selten treten iibrigens im ersten Jiinglingsalter verwandte Nei-
gungen und Krankheitserscheinungen auf. Willensschwiche
mit ihren verschiedenen Symptomen und Instinktunsicherheit
sind in der Pubertitszeit auch bei sonst Gesunden hdufig. Das-
selbe gilt vom weiblichen Geschlecht. Deshalb ist eine Schule
des Gehorsams, des Zuriickstehens hinter anderen, der Beschrin-
kung und Festigung fiir dies Alter besonders nétig. Man pflegt
aber das Gegenteil zu tun, den einen in die goldene Freiheit zu
schicken, die andere irrezuleiten oder ohne Pflege zu lassen.
Vielleicht wird man besser verstehen, was ich meine, und mir

172

'__‘..-—'-'-‘
e
eher Re
gogik

g:b’BTEH
auf den
den Ge
und gel
wihnte,
qur Ins
pedeute
OWSti '
sich in
haltend
noch a
notiger
romant
freiheit
hineins
durch ¢
Anspru
Pilichts
27U Vere
20 vere
gedeut
und er
Beamt,
ziehen,
litdt er
nicht
wunde
sdmtli
BEiSpit
die nic
Entwe
Wiinsc
und g
ﬁnspr

denlet

Mann,
Respe
Gesic}



————
———

ellschaft.
:Ntstehen
egen sein
Geist als
Inter an-
gewisser
usschlag-
Zwar gut
all sie in
ingt Un-
st kommt
che Geist
n kranke
e Gegen-
r die Ge-
ein Nach-
nd schén
mmungen
gen), das
tlerischen
Neg, sich
1 stdrken,
oder, was
zu geben.
ldatischen
aben und
aben und
en, haben
f zu brin-
i1t. Nicht
ndte Nei-
:schwéche
sicherheit
fig. Das-
ne Schule
Beschrén-
ian pflegt
‘reiheit zU
lassen.
», und mif

Krankheiten des Willens.

eher Recht geben, wenn ich ein Beispiel anfiithre. In der Pida-
gogik — und wir haben es mit einem pidagogischen Problem
groBten Stils zu tun — ist das Vorbild die Hauptsache. Goethe,
auf den ich auch jetzt wieder kommen muB, hat durch sein Leben
den Geist der Straffheit und der Unterordnung besser erklirt
und gerechtfertigt, als es eine Deduktion tun kénnte. Ich er-
wahnte, daB seine Natur zum UbermaB, zur Dezentralisation,
zur Instinktunsicherheit neigte; man sehe nur die Helden seiner
bedeutendsten Dichtungen an (Werther, Weislingen, Egmont,
Orest, Tasso, Wilhelm Meister, Eduard). Aber wie nahm er
sich in Zucht! Wie entwickelte er aus sich heraus die an sich
haltende, kraftvoll gespannte Mannheit! Er suchte und rief
noch als Greis nach Charakteren, die der deutschen Literatur
notiger titen als geistvolle und ziigellose Romantiker und Anti-
romantiker. Er sammelte sich von einer uferlosen Jiinglings-
freiheit, indem er sich in eine sehr kleine sehr enge Gemeinschaft
hineinstellte und sein Leben lang in ihr verharrte. Er betonte
durch seine Praxis geflissentlich, dal er als groBer Mann nicht
Anspruch darauf mache, aullerhalb biirgerlicher und menschlicher
Pflichten zu stehen. Er wuBte beides auf vollkommene Weise
zu vereinigen, ich meine vom Gesichtspunkte der ,,Freiheit aus
zu vereinigen (leider hat er uns verschwiegen oder nur kurz an-
gedeutet, wie er Napoleons Erstaunen hieriiber beantwortet hat),
und er wollte als Beamter und Hofmann nichts weiter sein als
Beamter und Hofmann. Freilich haben ihm viele dies nicht ver-
ziehen. Noch heute hért man von Goethes sogenannter Servi-
litit erzdhlen. Ich bin aber der Meinung, wer diese ,,Servilitat
nicht aus Goethes grofler stolzer Natur heraus versteht und be-
wundert, versteht seine Natur iiberhaupt nicht und wird deren
simtliche AuBerungen miBdeuten. Dafiir gibt es denn auch
Beispiele genug. Man hilft sich gegeniiber den groBen Mannern,
die nicht so sind, wie man sie haben mochte, auf zweierlei Weise.
Entweder hidlt man sich an einzelne ,,sympathische Ziige* und
wiinscht die anderen hinweg, oder man félscht die Personlichkeit
und setzt ein erdichtetes Bild an ihre Stelle. Der wichtigste
Anspruch, den man macht, ist die erwdhnte Freiheit. Man
denkt sich (auch wo man es leugnen méchte!) einen grofien
Mann als einen Riesen mit gewaltiger Stimme, der vor nichts
Respekt hat und allen Formen, kiinstlerischen wie anderen, ins
Gesicht schligt. Es schwillt dem Freien das Herz, wenn er hort,

173




Erster Teil.

daB jemand etwa einen Fiirsten unhoflich behandelt oder Riick-
sichten gegen andere Dinge vernachldssigt hat, die nicht durch
die Faust, sondern etwas Feineres geschiitzt werden. Darin regt
sich der BarbarenhaB gegen die Kultur, gegen Béndigung durch
Sitte in irgendeinem Sinne, und der KrankenhaB8 gegen die Selbst-
beherrschung, gegen das freiwillige Verzichtleisten auf univer-
sale Revolution. Dergleichen hat man auch in Goethe hinein-
interpretiert, so unméglich dies scheint. Denn Goethe war
schlechterdings kein Revolutiondr, héchstens in dem selteneren
Sinne, den das Wort Jesu bezeichnet: ich bin nicht gekommen,
das Gesetz aufzulosen, sondern zu erfiillen. Auf &dhnliche
Weise ist Bismarcks Personlichkeit gefdlscht worden. Man
hat einen groben Polterer, einen ungeberdigen Kraftmenschen
aus ihm gemacht, wihrend er ein feiner Edelmann mit tadellos
héfischen Formen war, ein Mann, der seine Natur unbedingt
im Zaume hielt (trotz gelegentlicher Ausbriiche) und in seinem
ganzen Wesen, in jeder Handlung und AuBerung, die wir von
ihm kennen, die Anschauung zur Geltung brachte, daf feste
Konvention, daB Straffheit und Unterordnung das Erdreich
sei, in dem allein wahre Kraft und GréBe gedeihen konne.
Vielleicht ist Bismarcks Personlichkeit noch geeigneter,
unsere Zeit iiber diesen Punkt aufzukliren, als die Personlichkeit
Goethes. Denn als der letztere lebte und strebte, waren die Formen
der Willenserkrankung andere als heute; darum mufite auch
die Kur eine etwas andere sein. Der Haupttypus war Werther.
Wie fern liegt uns dessen Krankheit! Wer unter uns geht an
Melancholie, Selbstpeinigung und siiBer Schwarmerei zugrunde?
Wir sind realer und viel weniger nach innen gerichtet (weshalb
das Streben nach Selbsterkenntnis damals eine Gefahr war, heute
eine Hilfe ist); hitten wir heute einen Roman, der Goethes
Werther an Treffsicherheit gleich kdme, so wére die Verschieden-
heit jedem deutlich., Man kommt ungefihr auf das Rechte,
wenn man die gemeinsamen Ziige der modernen dichterischen
Gestalten zusammennimmt. Wir haben seit Goethe eingesehen
(was dieser als einzelner empfand), daB die ethische Grundlage
fiir eine Kultur alles ist. Fehlt sie, so fehlt es auch in der Kunst
am Besten. Wir miissen tiefer anfangen, fester griinden, damit
etwas wird, das der nichste WindstoB nicht umwirft. Sehen wir
uns aber nach einer solchen festigenden, ins GroBle wirkenden
Macht um, so finden wir nur die soldatische Disziplin. Ich

174

wel‘lig
Stils,
zipl]..ll
mach
sichth
weilig
scheir
Kultu
Kult
Bism
Auch
wedes
Kuns
Perso
ist mi
und |
verst
eines
Meng
stand
Bism,
Falle:
als di
U Ve
Der Y
ihn is
Gewa
gaber
iiber

grofie
Euro;
volllk.
fanz

den |
man
Verh
sie g

die £
Jene



e —
——
*I' Riick-
ht durch
arin regt
1g durch
e Selbst-
. univer-
> hinein-
'the war
=lteneren
comimen,
dhnliche
ks Man
1enschen
tadellos
nbedingt
1 Seinem
wir von
aBl feste
Erdreich
nne.
eigneter,
nlichkeit
e Formen
Bte auch
Werther.
geht an
1grunde?
(weshalb
. heute
Goethes
schieden-
Rechte,
terischen
Ijsc;t}SEhEﬂ
rundlage
er Kunst
.n, damit
,ehen wif
sirkenden
lin. Ich

Krankheiten des Willens.

wenigstens sehe auBer ihr kein kulturschaffendes Prinzip groBen
Stils, das heute lebendig und wirkend wire. Insofern diese Dis-
ziplin von PreuBen ausgeht und dargestellt wird, ist es eine Kultur-
macht, mégen auch die Wirkungen auf die Kultur noch nicht
sichtbar sein, mogen sogar kulturfeindliche Stromungen zeit-
weilig die Oberhand gewinnen; das sind voriibergehende Er-
scheinungen. Der preuBische Offizier und Unteroffizier sind
Kulturtriger, auch wenn die klugen Leute, die die deutsche
Kultur zu reprdsentieren glauben, widersprechen und lachen,
Bismarck ist wohl das schénste Erzeugnis des preuBischen Geistes.
Auch er scheint mit der Kultur nichts gemein zu haben, da er
weder viel Biicher las noch sonst ein besonderes Interesse fiir
Kunst und Wissenschaft bekundete. Aber was tut das! Seine
Personlichkeit und jede ihrer AuBerungen zeigt Kultur; das
ist mehr. Vor allem: Bismarck besall als Handelnder Sicherheit
und Ganzheit. Er war Herr seiner selbst, im héchsten Sinne
verstanden. Keineswegs handelte er mit der unbewufiten Naivitdt
eines Naturkindes. Er war nicht einfach. In ihm wogte eine
Menge starker widersprechender Triebe und zwischen ihnen
stand eine hoch entwickelte gefihrliche Art von Intelligenz;
Bismarck war seines Zeichens Diplomat, also ein Mann, der
Fallen stellt und meidet, Worte wigt und dreht. Aber stirker
als dies alles war sein Wille, der imstande war, eine solche Natur
zu vereinfachen und zu groBen EntschlieBungen zu sammeln.
Der Wille machte sich den ganzen Menschen dienstbar, brachte
ihn in eine Richtung und gewann dadurch die unwiderstehliche
Gewalt, die wir bewundern. Immer waren es beschrdnkte Auf-
gaben, die er so angriff und durchfiihrte, niemals solche, die
iiber sein Vermdgen hinausgingen. Er war kein Mensch der
groBen Entwiirfe, dachte nie daran alle Werte umzuwerten oder
Europa zu einigen, sondern hielt sich an reale Aufgaben, die er
vollkommen beherrschte. So fiillte er den Kreis seines Kénnens
ganz aus und wird dadurch groB. Der rechnende Kritiker, der
den Umfang klein findet, ist hier so wenig maBgebend wie vor
manchen Kunstwerken, deren GréBe unbetrédchtlich, aber deren
Verhiltnisse vollkommen sind. Das Auge des Betrachters sieht
sie groB und hat recht damit.

Wie sehr Bismarck iiber sich selber stand, zeigt die MdBigung,
die er tiberall zu bewahren wuBte. Die Berauschung an Taten,
jene alte Germanenlust, war ihm fremd. Sofort, wenn die Tat

175




Erster Teil.

da war, trat der kiihle Staatsmann wieder hervor, urteilte und
wog ab, schnitt weg und riickte zurecht, mit einer Niichternheit,
als ob es um fremde Taten sich handle und nicht um solche, die
aus machtigem Ringen seiner Natur geboren waren. Er war
Herr seiner Taten, Herr seiner selbst und verstand eben darum
auch die Kiinste des Befehlens und Gehorchens. Das ist der
zweite Punkt. Bismarck diente einem Herrn, den er in allem
iibersah, und fiihlte sich dadurch nicht im mindesten erniedrigt.
Er fiigte sich in die Rolle des Untergebenen, er trat als Glied in
einen komplizierten Mechanismus, der zahlreichen Einfliissen
ausgesetzt war, und arbeitete mit der redlichen Beharrlichkeit
eines preuBischen Beamten. Wie driickend ihm diese Last mitunter
wurde, welche Kidmpfe sein Wille auch hier zu bestehen hatte,
dafiir sind Beweise genug bekannt. Aber immer war der Soldat
in ihm stirker als der freie Mann, der faul zur Seite stehen und
dem Getriebe aus sicherer Ferne zuschauen will. Und erst recht
nicht gewann der Tyrann in ihm die Oberhand, der Ordnungen
umstiirzen und seine Willkiir zum Herren machen will. Bis-
marck war durch Natur und Selbsterziehung Herrscher und hat
mit dieser Eigenschaft, wie sich denken 148t, am meisten Anstofl
erregt. Wahrhaft kliglich ist die Komddie, die er sein Leben
lang mit all den Elementen zu spielen hatte, die nicht fiihlten,
was ihm und was ihnen gebiihrte. Leute, die entweder unbe-
helligt bleiben oder mitregieren oder beraten, d. h. aus Taten ein
Hin- und Herzerren von Phrasen machen wollen, fand er auf
jedem seiner Wege. Sie hafiten ihn und mubBten ihn als ihren
natiirlichen Feind hassen; sie betriigen sich iiber ihn oder iiber
sich selbst, wenn sie es nicht tun. Bismarck hat sich gemiiht
und gequilt, wenigstens verstdndlich zu machen, um was es sich
hier handle; aber gelungen ist es ihm nicht. Die Wogen des
Dilettantismus schlugen wieder zusammen, nachdem er sich
einen Weg durch sie gebahnt hatte.

Bismarck ist ein Mann groBen Stils. DaB Nietzsche dies nicht
sah, ist schade. Ihm lagen die in diesem Aufsatz besprochenen
Dinge sehr am Herzen; man kann fast alles, was ich vorgebracht
habe, bei ihm angedeutet finden. Aber es hat vielleicht seine
guten Griinde, daff er hier blind war und blind sein wollte. Diese
lebendige Erfiillung seines Strebens und vernichtende Kritik
seines Erreichens zu verkennen, war wohl eine Lebensfrage fiir
ihn, Mir liegt es fern, Nietzsche und andere groBe Entwerfende

176

I

I

heutig
auch

werde
Schwz:
Aber

Die V
herau
ganz

das, v
sie an
den |
Heile:
als S



——

——

Ite ung
ernheit,
che, die
Er war
darum
ist der
n allem
edrigt,
Glied in
nfliissen
rlichkeit
nitunter
hatte,
Su!dat
hen und
st recht
inungen
1. Bis-
und hat
1 Anstol
n Leben
fithlten,
ar unbe-
‘aten ein
1 er auf
s ihren
der tiber
gemiiht
s es sich
ogen des
.t'E' sich

lies nicht
rochenen
;wbracht
ht seine
e, Diese
e Kritik
frage fir
-werfende

Krankheiten des Willens,

heutiger und fritherer Zeit herabsetzen zu wollen. Entwiirfe,
auch wenn sie Entwiirfe bleiben, konnen ungeheuer fruchtbar
werden, und die Personlichkeiten selber kénnen durch ihre
Schwichen ebenso lehrreich werden wie durch ihre Stirken.
Aber sie sind keine Vorbilder fiir ein willenskrankes Zeitalter.
Die Willenskranken suchen sich aus ihnen nur das Schidliche
heraus, denken nicht an die Hingabe solcher Maénner, die sich
ganz einsetzten, nicht an andere grofle Tugenden, sondern an
das, was bei jenen krank ist, wie bei ihnen. Deshalb muB8 man
sie an Bismarck verweisen als den einzigen, der unter den Halben,
den MiBlungenen, den Unterliegenden unserer Epoche als ein
Heiler und ein Sieger dasteht.

Wir wollen ihn der Entartung
als Schild entgegenhalten.

Horneffer, Das kiassische Ideal, 177/ 12







	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178

