
Universitätsbibliothek Wuppertal

Franz Overbeck und Friedrich Nietzsche
eine Freundschaft ; nach ungedruckten Dokumenten und im

Zusammenhang mit der bisherigen Forschung

Bernoulli, Carl Albrecht

Jena, 1908

6. Der antireligiöse Kern in Nietzsches System (Religion als Halbstufe der
Kultur)

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-2114

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-2114


6 . Der antireligiöse Kern in Nietzsches System

(Religion als Lsalbstufe der Kultur )

an kann Nietzsches System in seiner geschlossensten

Ausprägung nicht entkernen , wenn man nicht vor¬

her der es einschließenden äußeren Schale die er¬

forderliche Aufmerksamkeit zuwendet . Es handelt sich
um Nietzsches Produktion im Jahre (888 nach der

formalen Seite hin . Seine eigentliche Signatur erhält nämlich das

Pensum dieses letzten Jahres durch ein auffallend ethisches Merk¬

mal . Seine Selbstüberwindung drückt sich sichtbar in seinem Merke

aus , an dessen untrüglichster Seite , an der formalen Gestaltung .

Nietzsche hat es tatsächlich fertig gebracht — nicht vollkommen , aber

bei seinem physischen Zustande ist auch das nur teilweise Erreichte

für voll zu nehmen — , daß er als Schriftsteller buchstäblich aus

seiner bsaut suhr und in bemerkenswert weitem Maße aufhört ,

Aphoristiker zu sein . Diesen wichtigen Gesichtspunkt stellt Ernst

Lsorneffer für unser Schlußjahr mit allem Nachdruck auf , zu¬

letzt in einem Artikel der „ Zukunft " vom (0 . August $ 0? :

Nichsch - ->K „ Nietzsche als Synthetiker "
. Stellen wir daraus die Hauptsätze

S7nche,,ker
zusammen : „ Nietzsche gilt als Aphoristiker . Man bewundert mit

Recht die Meisterschaft , mit der er diesen Stil anwendet , wie er

mit bsilfe dieses Stils alles Schwerste und Tiefste , wie auch alles

Zarteste seiner Innenwelt auszudrücken weiß . Es ist aber nicht
bekannt , daß Nietzsche in Wahrheit an seiner aphoristischen Na¬

tur litt , daß er Aphoristiker wider willen war . . . . Nietzsche
war zu stolz, um seine Schwäche (wenn es eine Schwäche ist) ein¬

zugestehen . Er verleugnete den ständigen Kampf , den er mit

sich selbst kämpfte . Dieser Kampf aber , der seine Produktion be¬

herrschte , hörte darum nicht auf . Nietzsche wollte aus der Apho -

ristik hinaus . Dieser Selbstwiderspruch hat ihn aufgerieben . . . .
Die Werke der ersten Periode Nietzsches stellen sich als geschlossene
Einheiten dar . Sie sind es aber nur auf den ersten , oberflächlichen
Blick . Eine tiefere Kritik sieht überall die aphoristische Ent¬

stehung durchblicken . Bei dem verhältnismäßig leichten Stoff ,
da Nietzsche hier noch im wesentlichen fremde Gedanken ent¬

wickelt , ist es ihm gelungen , eine leidliche Einheit herzustellen .
Aber auch hier schon liegt die Größe nicht im ganzen , sondern im

einzelnen . In seiner zweiten Periode überließ sich Nietzsche dann

ganz seiner aphoristischen Neigung . Im Hintergründe schwebte

(68



1

"* >•»* Ü

'* ' tcv

* i .v ^
c it fivn

' ' ' • 'Wfl ; . ;

- ”
«* 27 - ;

#ri' r :
I

'
4..\ ‘"iJ ar .[
' LiM

m :* Ss?4
‘
41t !<m

‘f |

cnr <t ’ ' flf
. ; f•m.' r * a- »

j.
f , k C'* ' |

r <r
*

..rtr; ) .t
■m
... ne * *

nr * v
, .< -T ?

$

‘

*" '
^

. .
".vf

*'

ihn : aber selbst hier das Ideal der Synthese vor, wie zahlreiche
Pläne , Entwürfe aller Art beweisen , vom Zarathustra an zielt
Nietzsche mit aller Entschlossenheit auf eine einheitliche Gestaltung
seiner Gedankenwelt ab . Der Grund hierfür war , daß Nietz¬
sches Gedanken tatsächlich sich zu einer gewissen Einheit gerundet
hatten, die notwendig auch eine einheitliche Darstellung erheischte.
. . . Er war zu sehr Künstler, um nicht die gewaltige Wucht , die
überlegene Kraft des geschlossenen Stils zu erkennen . Auf der
andern Seite hindert ihn gerade seine große künstlerische Bega¬
bung . diesen plan auch auszuführen . Nietzsche war künstlerisch
reizbar im höchsten Grade . Er unterlag jedem unmittelbaren
Eindruck , was vor seinem innern Auge auftauchte, packte ihn
mit ganzer Gewalt . Und so wurde er von Augenblicksbildernhm
und her gezogen . Er vermochte sich ihrer nicht zu erwehren.
Manchmal gelang es ihm, seine Gedankenwelt mit einem Blick
zu überschauen ; ein deutlicher plan stand vor ihm . In solchen
Augenblicken empfand er das reichste Glück . Dann war er bserr
über sich selbst , wenn es aber zur Ausführung ging, blieb er
sofort wieder im einzelnen stecken . Er setzte hier an , er setzte dort
an . wenn er sich aber sammelte , nahm sein Gesamtplan schon
wieder eine andere Gestalt an . Zur Ausführung kam er nie .
wir danken diesen Umständen die wunderbarsten Einzelbilder,
die die deutsche Literatur und vielleicht die Literatur überhaupt
besitzt . Denn Nietzsche hielt sich durch die Vollendung im ein¬
zelnen für das Scheitern aller seiner großen Entwürfe schadlos .
Nur müssen wir die Tatsache hinnehmen, daß Nietzsche über sich
selbst hinaus wollte, daß er bewußt oder unbewußt an einem
innern Zwiespalt bei seinem Schaffen litt . Dieser Konflikt kommt
naturgemäß zu besonders starkem Ausdruck bei dem großen töauxt-
werk, der . Umwertung aller werteh das Nietzsche seit dem
Zarathustra plante . Nietzsches Produktion stand niemals still . Im
einzelnen sprühte Nietzsche von Gedankenblitzen . Und so leicht
wie sie seinem Kopf entsprangen , flösse:: sie auch auf das Papier .
So füllten sich seine Manuskriptbücher unglaublich schnell. Aber
so leicht ihm die aphoristische Produktion wurde, so schwer ward
ihm die zusammenhängende, konzentrierte Arbeit . Das ist keine

Herabsetzung Nietzsches. Daher auch der laute Jubel , das über¬
schwengliche Glück, wenn er ein Werk vollendet hat .

"

Diese schriftstellerische Absicht Nietzsches prägt seit dem Zara¬
thustra seinen Schriften einen einheitlichen Stempel auf . was er

l<59

Die Vollendung
im einzelnen

als Ersatz für
das scheitern

großer Entwürfe



Der einheitliche
Gedankenaufbau
in der ^ Genea¬

logie der Moral "

Nietzsche über¬
windet nun den

Aphorismus ,
nicht aber sein

kritisches
Temperament

in „jenseits von Gut und Böse " im Aphorismus stecken lassen
mußte , trägt er als Einschiebsel in besondere Kapitel zusammen,
z . B . unter dem Titel „Sprüche und Zwischenspiele "

; die Mehr¬
zahl der chauptstücke nähern sich mit ihren oft seitenlangen Unter¬
abschnitten schon sehr der durchgeführten Abhandlung im deut¬
lichen Gegensatz zum knappen , wie auf einen Isolierschemel hin¬
gestellten Sinnspruch. Unverkennbar deutlich zeigt sich aber dieses
Bestreben in dem folgenden Merke, der „Genealogie der Moral".
Die Form dieses Buches , das sich aus drei großzügigen Essais
zusammensetzt, überraschte und fesselte denn auch alsbald sowohl
Overbeck als Rohde. Rohde vermerkte es mit Freuden , daß
Nietzsche hier einen Anlauf zur Überwindung seiner abgerissenen
und zerstückelten Darstellungsweise nahm ; hier war der Ord¬
nungstrieb am Merke — die Schrift gut disponiert und logisch
straff gebaut, wenigstens weit straffer als die früheren — nicht
mehr lauter Feuerwerk und Sprühregen , vielmehr bot sie sich
von vornherein als zusammenhängende Denkerleistung an, be¬
sonders die zweite Abhandlung „Schuld , schlechtes Gewissen und
Verwandtes"

. Freilich überwand der Inhalt die Bedenken der
Freunde nicht. Sie konnten nicht mitgehen bei dieser Behandlung
oder Mißhandlung des Moralproblems . Nietzsche tat ja wirklich,
als ob eine Naturerscheinung dasselbe sei, wie unsere eigene
Erscheinung , ohne die große Zugabe des Bewußtseins gebührend
zu würdigen. Der gesunde Mensch vollzieht in sich wirklich etwas
wie eine Mahl , eine Zusammenstellung von Motiven und Hand¬
lungen, es ist einfach wahr , daß dasselbe Tun gut, schlecht, böse,
groß, edel sein kann , je nach dem Kern der individuellen Motive .
Nietzsche , der Schildträger des Millens , würde es sich wohl höch¬
lich verbeten haben, nur als reine Naturerscheinung aufgefaßt
zu werden. Seine furchtbare nervöse Abspannung konnte sich
nur in der Betrachtung eines starken Millens noch aufrichten ;
selbst fast erschöpft, vermag er sich den ebenmäßigen, vollkommen
organischen Menschen gar nicht vorzustellen . So vollzieht er
denn jede Wertschätzung nur noch aus einem scharf potenzierten
Vorurteile heraus , heftig wollende Menschen können den Tat¬
sachen nur schlecht nachgehen ; der Anschein strengerer dialektischer
Zucht war nur vorgeschützt ; mehr als selbst im Zarathustra trium¬
phiert in der „Genealogie der Moral " sein Trieb zur Satire . Er
tobt sich , alle Dimensionen durchstürmend , in der längsten Linie
aus . Das verschafft ihm Wohlbehagen . Dabei existiert die Welt,



! ft '

rr r s
!rV
■cc.'r:■s

Ä !C

40
:i &
fit 5

die er umgestürzt hat , als Ganzes ebensowenig , als der liebe
Gott, der mit gestürzt ist . wie leer muß Nietzsches Blick über den
vor ihm tanzenden und gaukelnden Illusionen oft geworden sein !
Und doch ist er kein Don Quixote und kämpft nicht gegen Wind¬
mühlen ! Es liegen bestimmte Realitäten herum, aus allen offe¬
nen und geheimen Schubfächern der Menschheit herausgerissen
und hervorgezaust, so daß plötzlich jedermann irgendein von
ihm gekanntes Stück vor sich liegen sieht, ein Stück eigener Vor¬
stellung , zu deren Kritik er sich nun augenblicklich aufgefordert
und gezwungen spürt. In diesem Zwang , dem sich der Leser
nicht zu entziehen vermag , offenbart sich dann wieder Nietzsches
Genialität . Gin Schöxferwille zaubert eine Welt, seine Welt,
dem Zuschauer vor Augen ; diesem bleibt zwar das Recht , sein Miß¬
fallen zu äußern , aber die vom andern angeschaute Welt ist
da, sichtbar auch für diejenigen, die nichts von ihr wissen wollen .
So wie in der „Genealogie"

ist das Nietzsche selbst im Zarathustra
nicht gelungen ; noch nie hatte er sich so überzeugend über seine
darstellerische Energie ausgewiesen und sich ihrer so fest ver¬
sichert, daß er seiner Gestaltungskraft nun die höchste Aufgabe Zu¬
trauen konnte, das Umwertungswerk.

Die Genealogie erschien im November \887 . Im Jahre \888 me probate bes
stellte er nicht weniger als sechs Schriften druckfertig : nämlich
den „Fall Wagner "

, die „Götzendämmerung" , „Antichrist" , „Ecce
homo“ , „Nietzsche kontra Wagner " und die „Dionysos -Dithyram¬
ben"

. von diesen hat er allerdings nur die Publikation des „Fall
Wagner " bei Verstände erlebt ; von der „Götzendämmerung "

hatte er alle Korrekturen gelesen und das Imprimatur erteilt ,
„Nietzsche kontra Wagner " war ebenfalls gesetzt, beide mit ähn¬
lichem Untertitel : „Müßiggang eines Psychologen " und „Akten¬
stücke eines Psychologen "

. „Ecce homo“ hatte er vom Drucker
zurückerbeten , umgearbeitet und wieder hingeschickt ; beim Aus¬
bruch des Wahnsinns war er mit der Lektüre des zweiten Bogens
beschäftigt , vom „Antichrist" und den „Dithyramben" hat er
selber den Druck nicht angeordnet, da er ihn noch zu vertagen
wünschte. Auf alle diese Schriften trifft die erwähnte Intention
zu, sie vor allem auf einen streng durchgeführten Leitgedanken zu
stellen. Am deutlichsten läßt sich das ersehen an der unschein¬
barsten unter ihnen. „Nietzsche kontra Wagner " war buchstäblich
schon einmal gedruckt, es heißt im Vorwort : „Die folgenden
Kapitel sind sämtlich aus meinen älteren Schriften nicht ohne vor -

Sabres J888

\7\



Stoffvergeudung
zu Gunsten einer

einheitlichen
Durchführung

Götzen¬
dämmerung"

und „Antichrist"
Extrakt des Um -

Wertungsstoffes

sicht ausgewählt — einige gehen bis f877 zurück — , verdeutlicht
vielleicht hier und da, vor allem verkürzt . Sie werden, hinter¬
einander gelesen , weder über Richard Wagner , noch über mich
einen Zweifel lassen : wir sind Antipoden. Man wird auch noch
anderes dabei begreifen : zum Beispiel, daß dies ein Essay für
Psychologen ist, aber nicht für Deutsche . . .

" lsier liegt der
Fall doch sonnenklar ; was hätte es sonst für einen Sinn gehabt,
schon Gedrucktes wieder aufzuwärmen, wenn das Schwergewicht
für ihn noch ferner im einzelnen Gedanken gelegen und er sich
nicht vielmehr gesagt hätte : Was geht mich das Detail an, ich
gehe auf das Ganze ! Linen zusammenhängenden Gedankenkom¬
plex plastisch zu ballen und zu kneten, ihm einen Rumpf zu ver¬
leihen und eine haarscharfe Profillinie — darauf kam es ihm
nun allein noch an .

Das hatte zur Folge , daß er seinen Stoff nun sorglos vergeudete.
Da es ihm ums Gestalten zu tun war , achtete er das in seinen
Notizbüchern aufgesammelte Material , und wenn es Hunderte
der feingeschliffensten Gedankensprüche waren , so lange gering,
als nicht alle diese an und für sich schon guten Dinge zu wohl¬
gerundeten Gliedmaßen und Körperteilen eines Gesamtleibes zu¬
sammengefügt waren und ihren Wert somit nicht mehr einzeln ,
sondern nur noch als Stücke eines Großbestandes besaßen . Die
„Göhendämmerung" hat er in den letzten August - und ersten Sep¬
temberwochen fertiggestellt ; sie bedeutet einen antezipierenden
Eingriff in das Umwertungsmaterial , wieder faßt er das apho¬
ristische Kleingut im voraus zusammen unter dem Titel „Sprüche
und Pfeile"

; das übrige Material erledigt er in essayartigen
Zusammenhängen, die diese Eigenschaft schon im Titel aus¬
sprechen, zum Beispiel „Das Problem des Sokrates"— „Die
Vernunft in der Philosophie" — „Moral als Widernatur " usw .
Am frappantesten tritt indessen dieser Essenz- und Extraktcharak¬
ter zutage im „Antichrist" . Erst sollte er das erste der vier Um¬
wertungsbücher sein ; nun haben mannigfache auffallende An¬
zeichen sich zu der überraschenden Hypothese zusammengefügt ,
Nietzsche habe den vollkommenen Verschwender gespielt und aus
den Entwürfen für den „Willen zur Macht" alle wichtigsten
Gedanken bereits in den Antichristen eingepackt . Es ist hier
der Grt , zu dieser kühnen , aber überzeugend belegten Vermutung
Ernst Gorneffers ausführlich Stellung zu nehmen. Man ver¬
folge den Gang seines Beweises im Wortlaut der Broschüre



„Nietzsches letztes Schaffen"
(Jena und Leipzig 007 , 5 . 5 bis

240 . Nietzsche hatte den vierteiligen Umwertungsplan aufgegeben ;
mochte später ein selbständiges Moralbuch folgen — etwa unter
dem Titel „Der Immoralist "

, dessen allererste Anfänge in No¬
tizen vorliegen — , die Umwertung selbst war mit dem „Anti¬
christ

" abgeschlossen. Der „Antichrist" datiert als letzter Tag des
Christentums , als das Umwertungs -Heute. Line Schrift, die an
ihren! Schluß einen solchen Ungeheuern Trumpf aussxielt , ist
mehr als bloß ein erstes Buch , das drei weitere vorbereiten soll.
Nietzsche glaubte mit dem „Antichrist" die Umwertung aller werte
getan zu Haben . Nun hat Frau Förster („Zukunft" 8 . Juni 007 ,
S . 356 —350) mit dem geräuschvollen Urkundenrascheln, das sie
für „beweisen" hält , Lrnst Horneffer um dieser seiner Ver¬
mutung willen mundtot zu machen geglaubt . Und doch unter¬
stützt sie mit einem guten Teil ihrer Angaben geradezu chorneffers
Annahme . Sie schreibt vom Umschlag des Antichrist : „Dieser
Umschlag trug ursprünglich die Aufschrift : „I . Der Antichrist.
Umwertung aller werte .

" Nun wäre möglich , daß in den letzten
Dezembertagen des Jahres (888 mein Bruder vielleicht auf den
Gedanken gekommen ist, den „Antichrist" mit einigen Verände¬
rungen als Linzelschrift herauszugeben , aber gerade nicht als

„Umwertung aller werte "
. Jedenfalls ist die römische I auf

dem Umschlag wegradiert (man sieht nur noch ganz schwache
Spuren davon) .

" Einmal müßte nun, wenn es sich schon um

wissenschaftliche Akribie handelt , Frau Förster den strengen Be¬
weis führen , daß wirklich Nietzsche und nicht sonst jemand jene
angebliche römische Lins wegradiert hat , und auch dann wäre
sie noch nicht berechtigt zu behaupten : „Mein Bruder hat nie
daran gedacht , den „Antichrist" als die gesamte Umwertung zu
bezeichnen "

; — sie unterschlägt aber gerade diejenige in ihrer
geheimen Obhut befindliche urkundliche Angabe, durch die

Horneffers Hypothese klipp und klar zur Gewißheit wird . Im
Dezember (888 schrieb Nietzsche wörtlich folgendes auf :

„Ls sind zwei Schriften , aber im Zwischenraum von
zwei Jahren , d ie erste heißt : „Ecce homo “ unt > soll
sobald als möglich erscheinen , deutsch , englisch ,
französisch . Die zweite heißt : „Der Antichrist "

, Um¬

wertung aller werte . Beide sind vollkommen druck¬

fertig , ich gebe soeben das Manuskript von Ecce
homo in die Druckerei .

"

(73



li ;.
:! H

.. iy

t
1 n

rij n

, ,Ecce homo *'
als Vorspann

um „Antichrist ^

Ich würde mich für feige halten , wenn ich Lsorneffer durch
die Publikation dieser Geheimstelle nicht öffentlich beispränge ;
er hat aus einer Gewissensnot heraus durch jene Schrift Over¬
becks guten Namen retten Helsen , darüber soll seine eigene wissen¬
schaftlicheReputation nicht zu Schaden kommen, was unbedingtder
Lall sein müßte , wenn ich die fadenscheinigen wissenschaftlichen
Winkelzüge der Archivleiterin nun in diesem Punkte nicht rück¬
haltlos aufdeckte. Die Stelle ist unbedingt authentisch . Ich ver¬
danke sie dem Vertrauen , das mir Einsicht in die hinterlassenen
Papiere des verstorbenen Dr . Fritz Kögel gewährte . Kögel hat
sich während seiner bserausgebertätigkeit am Archiv wissenschaft¬
liche Notizen gemacht . Darunter fand ich diese Stelle als Exzerpt
aus einem Briefentwurfe der letzten Türmer Wochen . Signatur,
Kontext und Briefadressat waren genau verzeichnet . Also ein
einwandfreier Beleg ! Für seine wirklich wissenschaftliche Nietzsche-
sorschung bedeutet die Antichrist-Pypothese chornessers , die nun
handschriftlich ebenso evident bewiesen ist wie nur je eine Kon¬
jektur durch den nachträglichen Glückssund einer verbürgten Les¬
art , tatsächlich die unwiderlegliche Aufhellung von Nietzsches
letzten : Schaffen. Nun ist alles vollkommen klar : seit dem Zara¬
thustra hatte Nietzsche das Hauptwerk der Umwertung im Auge.
Alle seine bisherigen Druckschriften waren vorläufig Anhiebe
aus der dafür ausgestapelten Spruch- und Gedankenmasse . Als
dis endgültige Zusammenfassung sah Nietzsche aber erst seine
Schrift „Antichrist" an . Sie enthält nicht nur die polemische Be¬
handlung des Christentums, sondern nach Nietzsches ausdrücklicher
Überzeugung in einer letzten durchgesiebten Sichtung die Ouint-
essenz einer gesamten Philosophie57 .

Dies leuchtet vollends ein bei der Erwägung , daß er ja dieses
Buch , obwohl es druckfertig vor ihm lag , für die Veröffentlichung
um ein Jahr zurückstellte, vorher sollte das „Ecce homo “ einen
persönlichen Vorspann dazu abgeben . Wenn erst einmal beide
Schriften gedruckt vorliegen und auf dieses Vorsxannverhältnis
geprüft werden können , wird es sich zeigen, ob diese Berechnung
nicht sehr wohl erwogen war . In zwei Jahren sollte nach Nietz¬
sches Erklärung die Erde in Konvulsionen liegen — diese Wir¬
kung kann er sich nur von dem durch das Ecce homo vorbereite¬
ten „Antichrist" versprochen haben . Wenn schon der „Antichrist"

erst nach Jahresfrist herausgegeben werden sollte und diesem
dann erst noch die drei eigentlichen Umwertungsbücher zu folgen

m



gehabt hätten , wie konnte dann in der kurzen Spanne Zeit, an
die sich seine Ansage hielt — wie konnte in zwei Jahren ein
noch nicht einmal in den Umrissen festgelegter Ban aufgeführt
werden und schon eine so durchschlagende Wirkung tun . Nein
- diese Wirkung versprach er sich schon vom „Antichrist" allein.
Ls fehlt ja darin wahrhaftig nicht an verstiegenen Gedanken¬
gängen , die in seiner subjektiven Schätzung — da sie ja in der
Tat logisch richtigen Verbindungen entsprangen — zum Dynamit¬
attentat auf die von ihm mit dem Fluche belegte, todeswürdige
Kultur vollauf ausreichen. Das „Ecce homo“ aber sollte als
autobiographische Hilfsstufe vorgelagert werden zu dem Zwecke,
daß die Welt im voraus über die Person des Attentäters aufge¬
klärt sei . <Lr wollte die allgemeine Aufmerksamkeit erzwingen;
aller Augen sollten in angstvoller Spannung auf ihn gerichtet
sein — und dann wollte er die Bombe werfen durch den Druck
des „Antichrist "

. An seinem fünfundvierzigsten Geburtstage , dem
(5 . Oktober f888 schrieb er das wundersamste aller Vorworte vorw°« z»
(Biographie II, S . 892) : ” Ecce homo“

Ecce homo .
wie man wird , was man ist .

„An diesem vollkommenen Tage , wo alles reift und nicht nur
die Traube braun wird, fiel mir eben ein Sonnenblick auf mein
Leben : ich sah rückwärts, ich sah hinaus , ich sah nie so viele
und so gute Dinge auf einmal. Nicht umsonst begrub ich heute
mein vierundvierzigstes Jahr , ich durfte es begraben , — was
in ihm Leben war , ist gerettet, ist unsterblich . Das erste Buch
der Umwertungaller werte , die Lieder Zarathustras ,
die Götzen - Dämmerung , mein versuch, mit dem Hammer
zu philosophieren — alles Geschenke dieses Zahres , sogar seines
letzten Vierteljahrs ! wie sollte ich nicht meinem ganzen
Leben dankbar sei ? — Und so erzähle ich mir mein Leben .

"
Und wenn wir nur dies eine Zeugnis dafür hätten, wer wollte

nach diesen verklärten Zeilen nur noch einen Augenblick zweifeln,
im Jahre M8 sei Nietzsche , allen Widerwärtigkeiten, Rückschlä¬
gen und Tiefschwankungen zum Trotz , ein vollendet, ein vor¬
bildlich glücklicher Mensch gewesen ? Lrst nun wird (888 das
eigentliche Gipfel- und Schlüsseljahr. Die urkundlichen Beweis¬
mittel dafür, die ja freilich nur ganz unvollkommen zugänglich ,
solange Ecce homo der Öffentlichkeit nur unwürdig verstüm¬
melt und die Briefe Nietzsches an Overbeck , von denen auf M8

\75



Nietzsches „neue
Sensibilität"

2% Nummern , also durchschnittlich zwei auf den Monat entfallen ,
gar nicht vorliegen. Nochmals, um ja dem Mißverständnis vor¬

zubeugen : Nietzsche war (888 Sonderling bis zur Absurdität, aber

nicht einen Augenblick lang verrückt ! Auch in seinen Sprüngen
und Tänzen verrät sich immer mehr die Beharrlichkeit der Ab¬

wechslung : das Gegenteil wird aufgehoben durch das Gegen¬
teil des Gegenteils — das Nein aufgehoben durch das Nicht-
Nein, durch das Doppel-Ja . Das Ergebnis dieses summierenden
Werkabschlusses besteht nun darin , daß Nietzsche , wie er selbst
sich ausdrückt , der europäischen Menschheit zu einer neuen Sen¬

sibilität verholfen hat, zu einer Geist-Leiblichkeit, nach der sie
noch kein verlangen trug , weil das sie herbeiwünschende Organ
in ihr noch gar nicht geweckt war , zu einer Durchsäuerung oder

Durchsüßung des individuellen Lebens mit tragischer Schicksals¬
liebe und heroischer Tapferkeit.

Nietzsches philo¬
sophisches Syrern

amit sind wir bei der kühnen Begriffspaarung an¬
gelangt : Nietzsche und Religion ! Der Antichrist, der
Immoralist — und Religion ! Hat er nicht mit der
tausendkerzlgen Lampe der Vernunft der Gattung
der liomine8 religiosi in Herz und Nieren hinein¬

geleuchtet und alle miteinander, wie sie da sind , unter die Obsku¬
ranten verwiesen ? Hat er sich nicht höchlich verbeten, unter die

Religionsstifter gerechnet zu werden ?
Die Erwägung , ob Nietzschen in irgend einer Form und unter

irgendeinem Vorbehalt eine Denk- und Gefühlsbeschaffenheit
zuzusprechen sei, die in unserer auf feine Differenzierungen noch
nicht abgerichteten Zeitsprache taute de mieux und trotz aller be¬

dauerlichen Ambiguität des Ausdrucks nicht doch noch am besten
mit „Religiosität" zu belegen wäre , bildet die eigentliche Klippe
der Nietzscheinterpretation . Man empfindet das verbotene und

Unverschämte bei der Anwendung der Vokabel religio (gleich
„Rücksicht "

, „Skrupel" , „Besorgnis") und ihrer Ableitungen auf
Nietzsches Gedankenarbeit — und doch klingt es wie eine Ver¬

engerung und Verarmung , wenn man bei Nietzsche statt von
Religiosität etwa von „ Sensibilität" oder „Exaltation" spricht .
Hier scheidet sich das Ja vom Nein ; hier schwebt die Gefahr ob ,
daß man am Ende aus unermüdlicher kritischer Gewissenhaftigkeit
doch der Archivorthodoxie die Handbreit einer Berechtigung ein¬
räumt , den Vorwurf mangelnden Verständnisses für Nietzsches

(76



Eigenstes und Teuerstes zu erheben . Die Frage ist noch kaum
je mit aller erforderlichen Umsicht überhaupt gestellt wor¬
den . Ls gilt , letzte Klarheit zu schaffen über die biographische
Situation , die dieser wichtigsten , entscheidenden Problemaufrichtung
zur Unterlage dient. Ich meine dieser Verpflichtung dadurch
am ehesten zu genügen, daß ich in sieben Sätzen alle in Betracht
fallenden Gesichtspunkte der Reihe nach zusammenfasse :

Nietzsche war nicht religiös , und wenn er es jemals auch
nur eine Spur gewesen sein sollte, so war er es sicher in der
Zeit nach Zarathustra nicht mehr . Es ist ihm nicht eingefallen,
auf den wert der wenn auch noch so begrenzten Persönlichkeit
Verzicht zu leisten um irgend einer verbindlichen Bezogenheit
willen.

2 . Nietzsche war nicht so konsequenter und ausschließlicher In¬
dividualist, um so gänzlich jeder Du - Instinkte zu entbehren,
daß nicht dasjenige Bedürfnis der „Bezogenheit" sich einstellte,
jene Bereitschaft für korrespondierende Paarung und Zweisam¬
keit , worin der elementare Mutterboden für Religion zu erblicken
ist , und um somit — nicht durch Mißverständnis, sondern auf
rechtmäßige weise — religiöse Wirkungen erzielen zu können.

3 . Nietzsches persönliches Verhalten seit der „Morgenröte " ((88s)
und besonders im letzten Jahre seines Schaffens ((888) weist eine
Reihe zwar nicht religiöser Eigenschaften, aber religiöser Sym¬
ptome aus : sein auf „Zukunft und lhoffnung" gestellter Enthusias¬
mus, sein auf Messianität tendierendes Jarathustrabewußtsein ,
seine jahveähnliche Eifersucht auf „fremde Götter" bis zum
Fanatismus der Ausrottung und daneben dann wieder die Selig¬
keiten des Visionärs und die vollkommene fromme Kontemplation
und Gebetsandacht eines psalmisten (in der lhymnenlyrik Zara¬
thustras und in den Dionysos-Dithyramben ) .

% Der Mittel - und Keimpunkt in Nietzsches philosophischem
Eystem ist rationalistische Vernünftigkeit und ein rein dies¬
seitiger Moralismus , für den die Seele zur Erhöhung des Leibes
und die Innerlichkeit zur Steigerung der Äußerlichkeit da ist .
Nietzsches Humanität ist folgerichtige Intellektualität (Tugend-
Wissen ) . Ihr steht in allen Konflikten mit dem Trieb - und In¬
stinktleben Vorhand und Stichentscheid zu .

5 . Diese humane „Sokrates"natur , die das primäre in ihm
ist , hat Nietzsche , um sie nicht mächtiger werden zu lassen, als
sie verdient , zum Ausgleich in die Götterhaut des „Dionysos "

H ^2 L . A. Nernoulli, Overbeck und Nietzsche
\77



gesteckt, womit er der Gesamtheit des animalischen Instinkt - und
Trieblebens ihre ungeschmälerten Rechte zu sichern trachtet .

6 . Durch die Zusammenspannung der vollen Rationalität mit
der vollen Gefühlsexpansion hat Nietzsche in der Richtung der
Religion die Religion als Kulturstation überholt und als eine
bloße lhalbstufe unter sich zurückgelassen. Sein Bewußtsein unter¬
wirft sich nicht persönlich ; kein noch so intensives Weltgefühl kann
den Wert der eigenen Singularität auswiegen . Nietzsche hält
bis in die letzten Konsequenzen daran fest, nur aus Freiheit und
Selbständigkeit zu stehen . Ichgefühl ist mehr als Allgefühl .

7 . Um die Lsöherzüchtung des Typus „ Mensch" nicht an den
verknöchernden positivistischenVoraussetzungen hinsiechen zu lassen ,
stellt Nietzsche die Phantasiebetätigung durch die Kunst höher als
das wissenschaftliche, auf die Erforschung der „ Wahrheit " ge¬
richtete Denken, womit der Primat der Erkenntnis in der bis¬
herigen Philosophie dem Gelehrten genommen und dem „Seher "

übertragen wird .
Auf dieseri Säulen ruhte Nietzsches philosophisches System . Ls

ist aus einer Kreuzung eines radikalen Kritizismus oder Posi¬
tivismus mit reich besetzten, aber zufällig aneinandergereihten
Anschauungs - und Vorstellungsstücken einer ungewöhnlich inten¬
siven tebensliebe herausgewachsen . So wird Nietzsches Ge¬
dankenwelt zu einem außerordentlich komplizierten Gegenstand
methodischer Auslegung wegen dieses meist unausgeglichenen
Ineinandergreifens von Dialektik und empirischer Beispielsamm¬
lung . Unsere Sache kann es hier nur sein, dem angedeuteten
religionssymptomatischen Gesichtspunkt an Nietzsches Werk noch
mit einigen Gedankengängen näher zu treten . Wir erinnern
uns , wie hierin seine Instinkte stärker waren als seine Gesichts¬
punkte , so daß seine Eindrücke und Anleihen , die er aus der
Bibel und aus der Romantik bezog, seine angeblich frei und
griechisch beschaffene Gedankenwelt stark ins antipodisch Thristliche
verfärbt haben . Wir erinnern uns ferner der Befürchtung Rohdes ,
von all den übermenschelnden Anmaßlichkeiten Nietzsches, möchte
einmal das „ zu Kreuze kriechen" das Ende sein. Dies ist nun
jedenfalls nicht der Fall gewesen ; wenn Nietzsche beim Ausbruch
des Wahnsinns einige seiner Zettel mit „ Der Gekreuzigte " un¬
terzeichnet hat , wie zum Beispiel in dem Zettel an Brandes aus
Turin , p Januar *88s>, so ist darin nicht, wie Ziegler meint , eine

„Umkippung Nietzsches ins Thristliche" zu sehen . „ In Nietzsches

*78



- J-rtrvr

ir »

11 »Keg

■i > .\'r vr>
iti

rro .-x IN
&

•j~

jTjfNlä®

rv

Sprache war zuletzt Dionysos das Symbol des aufsteigenden Le¬
bens , der Gekreuzigte das des absteigenden Lebens. Er
wollte gern Dionysos sein , sein Krankheitsgefühl aber
sagte ihm, daß er zum absteigenden Leben gehöre und so unterzeich¬
net er sich ,Der Gekreuzigte'" . (Möbius , S . 99 .) Es sind aber
nachgerade Aussprüche von ihm genugsam bekannt, die man als
Entschuldigung oder gar als Abbitte auffassen kann ; so schreibt
er zuni Beispiel an Gast : „Mir fiel ein , lieber Freund, daß Ihnen
an meinem Buche die beständige innere Auseinandersetzung mit
dem Christentum fremd, ja peinlich sein muß ; es ist aber doch das
beste Stück idealen Lebens, welches ich wirklich kennen gelernt
habe ; von Kindesbeinen an bin ich ihm nachgegangen, in viele
Winkel , und ich glaube , ich bin nie in meinem Herzen gegen das¬
selbe gemein gewesen . Zuletzt bin ich der Nachkomme ganzer
Geschlechter von christlichen Geistlichen .

" In Basel wirkte Nietzsche
auf überzeugte , pietistisch gefestigte Christen wie ein Vorwurf für
das gegenwärtige Christentum, daß ein solcher Mensch kein from¬
mer Christ sein könne ; ja einer dieser Herren gestand sogar, Nietz¬
sche sei ihm immer vorgekommen wie unmittelbar aus Gottes
Hand hervorgegangen . So konnte denn auch Nietzsche sagen :
„Wenn ich dem Christentum den Krieg mache, so steht mir dies
zu , weil ich von dieser Seite aus keine Fatalitäten und Hemmungen
erlebt habe, — die ernstesten Christen sind mir immer gewogen ge¬
wesen . Ich selber , ein Gegner des Christentums de rigueur , bin
ferne davon, es dem einzelnen nachzutragen, was das Verhängnis
von Jahrtausenden ist .

" Kindheitserfahrungen setzten ihn in den
Stand , frommen Menschen nachzufühlen; er meint , mit zwölf
Jahren habe er Gott in seinem Glanze gesehen . Wie schmerzlich
er die Forderung empfand, Gott den Abschied zu geben , bringt sein
Excelsior im Sanktus Januarius zum ergreifenden Ausdruck (Fröh¬
liche Wissenschaft Aph . 285) : „Du wirst niemals mehr beten ,
niemals mehr anbeten , niemals mehr im endlosen vertrauen

ausruhen — du versagst es dir , vor einer letzten Weisheit, letzten
Güte , letzten Macht stehen zu bleiben und deine Gedanken abzu¬
schirren — du hast keinen fortwährenden Wächter und Freund für
deine sieben Einsamkeiten — du lebst ohne den Ausblick auf ein Ge¬
birge, das Schnee auf dem Haupte und Gluten in seinem Herzen
trägt, — es gibt für dich keinen Vergelter, keinen Verbesserer
letzter Hand mehr — es gibt keine Vernunft in d e m mehr, was
geschieht , keine Liebe in d e m, was dir geschehen wird, — deinem
n 12 *

„ Der
Gekreuzigte " als

Symbol des
absteigenden

Nietzsche ein
Gegner des
Christentums
de rigueur



Herzen steht keine Ruhestatt mehr offen , wo es nur zu finden und

nicht mehr zu suchen hat , — du wahrst dich gegen irgendeinen

letzten Frieden , du willst die ewige Wiederkehr von Krieg und

Frieden : — Mensch der Entsagung , in alledem willst du entsagen ?
wer wird dir die Kraft dazu geben ? Noch hatte niemand diese
Kraft ! — Ls gibt einen See , der es sich eines Tages versagte ,
abzusließen , und einen Damm dort auswarf , wo er bisher abfloß :

seitdem steigt dieser See immer höher . Vielleicht wird gerade jene

Entsagung uns auch die Kraft verleihen , mit der die Entsagung
selber ertragen werden kann ; vielleicht wird der Mensch von da

an immer höher steigen, wo er nicht mehr in einen Gott aussließt .
"

Ls heißt , den Typus Mensch erhöhen , wenn wir ihm das Lhristen-
tum verbieten — diese Überzeugung war der Grundtrieb , aus
dem Nietzsche gegen das Lhristentum vorging ; der Beweggrund

Die Moralität seines Lhristenhasses beruhte somit auf vollkommener Moralität .

Er fühlte auch die ungeheure Verantwortung , falls er nun feige
wäre und nicht dicht hielt ; er war seinen Voraussetzungen nach
der gegebene Antichrist ; wenn er es nicht tat , war die Gelegenheit
zu einem höchsten menschlichen Fortschritt vielleicht für immer

versäumt : „ Das Thristentum meiner Vorfahren zieht in mir seinen
Schluß , — eine durch das Thristentum selbst groß gezogene, sou¬
verän gewordene Strenge des intellektuellen Gewissens wendet sich
gegen das Lhristentum .

" Und ein andermal : „Vielleicht sind wir

heute deshalb die gründlichsten Atheisten, weil wir am längsten
uns gesträubt haben , es zu sein.

"

Gb nun für den Kern von Nietzsches System eine freie Religiosi¬
tät , wenn sie schon nicht dessen Kern bildet , doch nicht wenigstens
als Gleichung herbeizuziehen sei, das kann man sich tunlich
fragen etwa angesichts des kleinen Büchleins von Larl Martin :

„Das Evangelium vom neuen Menschen " . Dort ist der versuch
geistreich durchgeführt , .Nietzsches Lehre in die ihm selbst geläufige
antipodische Beziehung zum Neuen Testament zu setzen, und im

Lvangelienton zum Teil mit nummeriertem Hinweis auf das

betreffende Parallelkapitel der Bibel Nietzsches Lebensansicht vor-

zutragen , so daß dieser Schrift zur Eigenschaft einer „heiligen"

weiter nichts als die Kanonisierung durch eine an sie gläubige
Gemeinde fehlt , es genügt aber sie zu durchblättern , um sich zu
überzeugen , daß jedes ausgesprochen religiöse Mittel , Verständ¬
nis für Nietzsche zu erzeugen , von vornherein einem Eindringen
in das zentrale Wesen seines Denkens den Weg vertritt . Mit dem

\80



■ ** V.
"l'1h
fi«

'■W

z ^
: * * *

fe«it
' ■"' ' - «5i
T <l* a-Äi
■■' " :-w &»

äwja
n-n-i* TiÄts
- . ! r mz
* > f£ iM «
: ■« Meri:
.r.r »ir M
ii :< ts «ri®

j *« ru,B
: f .j aeätü
i^ nif ®' E

sc » W

: 'WliJMip?
•i " 1«^
li«! flX
. fjri .Tt#

,r̂
at

't

ü ofl' ^ :
•*F
5"*

„ ■
# * » * '■

f<j,
r«*#

’
fDlSW

"

fl .

erbaulichen Aufputz einzelner Moralgebote im Sinne Nietzsches
ist es nicht getan ; es gilt wirklich , das Zentrum zu finden, wahr¬
haftig, Nietzsche hätte sehr wohl eine neue, meinetwegenatheistische
Theodizee aufstellen können , wenn er es gewollt hätte — seine
Wiederkunstslehre zeigt, daß er sich mit der Technik der Dog¬
menbildung praktisch vertraut gemacht hat . Deshalb ist von Be¬
lang, daß er den Gottesbegriff nicht etwa negativ bearbeitet,
sondern ihn beschwiegen und totgeschwiegen hat , ja daß er sogar
noch vor dem Schatten Gottes warnt . Gewiß, gerade Martin
hat in den Kapiteln : von dem „Ls gibt keinen Gott" und „von
Gott" die Intention Nietzsches säuberlich vorgetragen ; aber mit
dem Vorurteil, daß es sich bei Nietzsche um Setzung einer neuen
Religiosität handele, speist er auch das Mißverständnis, daß
Nietzsches Werk in die Niveaulinie des Religionsersatzes zu liegen
komme, während Nietzsche den Religionsbegriff als etwas durch¬
aus partielles faßt und ihn durch den weiteren Begriff der
Kultur überhöhen und zudecken will . Jenes Mißverständnis und
fälschliche Bestreben , Nietzsche überhaupt in die religiöse Glei¬
chung einzubeziehen , nimmt zur Zeit besonders überhand .
In der offiziellen Nietzscheinterpretation des Archivs greift
das Bestreben um sich , mit Nietzsches Gegensatz zu dem religi¬
ösen Wesen unserer Zeit möglichst säuberlich zu verfahren . Die

Schwester bekennt ihr Unvermögen, den Bruder als eine der

frömmsten und religiösesten Naturen zu bezeichnen (Einleitung zu
Band X der Taschenausgabe , S . 28 ) und überläßt das Wort me, «“9,W en

Raoul Richter , der in seinen Nietzsche -Vorlesungen ausführlich auf
Nietzsches Religiosität eingeht. „Unsere Zeit durchzieht ein reli¬

giöses Sehnen von wunderbarer Kraft ; ein stilles , aber heißes
verlangen, das erst in der jüngsten Zeit sich an die Oberfläche
wagt . Freilich, die Behaglichen, die Abgenutzten , die gröbere und

feinere Weltlichkeit , die verspüren von diesem Drange nichts .
Aber wie vielen unter den innerlich führenden Geistern brennt

diese Sehnsucht im Busen ! Wo in der Wissenschaft , wo in der

Kunst , wo im ^eben die ' Ziele über die Augenblicksinteressen hin¬

ausgeworfen werden , da entdeckt man leicht den religiösen Fun¬
ken , der nur des befreienden Windstoßes harrt , um sich zu ent¬

flammen ; allen voran bei der Elite unserer deutschen Jugend ,
nicht der vergoldeten, aber unserer goldenen Jugend . Doch diese

Sehnsucht verzehrt sich bald selbst ; denn ihr mangelt der Stoff,
den sie verzehren kann . Nicht nur mit der Kirche , auch mit dem



Inhalt des Christentums , Las diesen Namen verdient und nicht
erborgt , hat die Mehrzahl der „freien Geister " gebrochen . Da
bleibt ihnen für das religiöse Leben nichts mehr zurück ; sie meinen
mit der Ablehnung der positiven Religion die Religion überhaupt
verloren zu haben . So entsteht auch unter den Besseren , mit denen
allein wir es hier zu tun haben , oft eine religiöse Gleichgültigkeit,
nicht aus Mangel an religiösem Bedürfnis , sondern an religiöser
Befriedigung . In der Aufrüttelung dieses Indifferentismus , in
der Entbindung jener schlummernden , religiösen Kräfte besteht
die erste und größte Kulturtat Friedrich Nietzsches. Er zeigte uns
die Möglichkeit einer Religion ohne Kultus , ohne Kirche, ohne
Christentum , ohne Jenseits (im engeren Sinne ) , ohne Gott ; er
hat uns eine das diesseitige Leben bejahende Religion vorge¬
tragen und vorgelebt . Und hat er auch die Sinnlosigkeit des Welt¬
geschehens übertrieben und die Fehler des Christentums durch ein
Vergrößerungsglas erblickt, so hat er doch gerade durch die Be¬
wältigung der ungeheuren Spannung zwischen dem Glauben an

Der Glauben an eine entidealisierte Welt und der leidenschaftlichen Liebe zu dieser ;
^

leidenschaftliche
^

Welt , zwischen einer entschiedenen Verwerfung der positiven Re -
" °

we,t ligion und einem ebenso entschiedenen Bedürfnis nach religiöser

Betätigung es auch dem erklärtesten Freigeist ermöglicht , Religion
zu haben und damit unserer hyperkritischen Zeit das gute Ge¬
wissen zur Religion zurückgegeben .

" Was der philosophische Ge¬
währsmann des Archivs ex eutlieära hier zum besten gibt , soll
wohl den Nagel auf den Kops treffen ; wie sehr dies jedoch nur
ungefähr und scheinbar der Fall ist, wie sehr der hier umschriebene
Standpunkt an jener Zerflossenheit und salzlosen Toleranz leidet, die
Nietzsche schonungslos bekämpft hat , wo immer er auf sie stieß —
braucht in einem Buche , das unter Overbecks Namen in die Welt
geht , nicht noch besonders bewiesen zu werden . Worin sonst auch
ihre Ansichten auseinandergehen mochten, in bezug auf das
Christentum waren sie seit 1(872 unzertrennliche Kameraden ge¬
blieben . Ein zentrales Bewußtsein von allen seinen mannig¬
fachen Strebungen und Zielen konzentrierte sich für Nietzsche in der
hartnäckigen Gegnerschaft gegen den europäischen und insbeson-

nmgiofität
"

d
^ ere den deutschen Obskurantismus in jeder Form . Daß er für

Gegenwart als Kirchen und Kapellen nicht zu haben war , darüber ist weiter

kein wort zu verlieren ; der Schwerpunkt seiner Religionskritik
liegt tu seinem Mißtrauen gerade vor jener unkirchlichen, sezes-
sionistischen , slottanten Religiosität , als deren Patron ihn



Richter vorlaut ausposaunen möchte , wer dieses Miß¬
trauen nicht teilt, sinkt früher oder später dem jesuitischen Abbetum
der modernen Theologie in die Arme, hierin verstand Nietzsche
keinen Spaß ; denn hierin war er Overbecks gelehriger und bester
Schüler gewesen ; sie wußten beide über die moderne Theologie
vollkommen Bescheid, lange ehe sie noch selber auf dem plane
erschien . Nietzsches Widerwillen gegen den letzten Wagner und
seinen parsifal , sein Spott über die deutsche Sehnsuchts-Pro¬
phetie de Lagardes , seine peinliche Verwunderung über den al¬
ternden Zöllner , für dessen verfehmtes Kometenbuch er noch (872
öffentlich Partei ergriff (Briefe II , S . 366, Biographie II , S . 209) ,
dessen vierdimensionalen und antivivisektorischen Liebhabereien
er aber jede Gefolgschaft versagte (Biographie II , S . 4(88 , 526)
— das alles stempelt ihn zu einem unerbittlichen „Diesseiter".
Und wenn es für ausgemacht gilt, Nietzsche sei nie positivist ge¬
wesen, wieviel mehr verbietet es sich da noch, ihn als religiösen
Lmpfinder hinzustellen und etwa gar halbgläubige Sentimentali¬
täten als die Elemente seiner Philosophie anzuxreisen.

Der Denker Nietzsche war kein Schmachtlappen; er hat mit
derber Faust zugefaßt, damit ihm eben das Zarteste und Glatteste ,
auf das er es bei seinem Fang abgesehen hatte, nicht durch die
Finger schlüpfe. Nietzsche hatte es auf die Religion abgesehen
als ihr Jäger . Nichts verletzte ihn mehr, als in seiner Stellung
zum Religionsxroblem unbefugt klassifiziert zu werden, wie dies
der Fall war in dem „versuch zu einem Religionsersatz" der ihm
persönlich bekannten Züricher Doktorin Helene Druscovich. (UI.
von Salis , „Philosoph und Edelmensch "

, S . HO . ) Diese Stellung
hat er bereits im Sanktus Januarius durchaus unmißverständlich
festgelegt : Wir freien Geister können mit Religiosität nur etwas
zu schaffen haben „als Interpreten unserer Erlebnisse" (Fröh- „ Interpreten
liche Wissenschaft Aph . 3(9) : „Eine Art von Redlichkeit ist allen
Religionsstiftern und ihresgleichen fremd gewesen : — sie haben
nie sich aus ihren Erlebnissen eine Gewissenssache der Erkenntnis
gemacht. ,was habe ich eigentlich erlebt ? was ging damals
in mir und um mich vor ? war meine Vernunft hell genug ? war
mein Wille gegen alle Betrügereien der Sinne gewendet und
tapfer in seiner Abwehr des Phantastischen ? ' — so hat keiner von
ihnen gefragt, so fragen alle die lieben Religiösen auch jetzt noch
nicht : sie haben vielmehr einen Durst nach Dingen, welche wider
die Vernunft sind , und wollen es sich nicht zu schwer machen, ihn

%

4

(83



Lin eminenter
• Kulturmensch
wird am Christen¬

tum rabiat

Der humane
Lhristenhaß

Hebbels

zu befriedigen, — so erleben sie denn . Wunder ' und . Wieder¬
geburten' und hören die Stimmen der Englein ! Aber wir, wir
anderen, Vernunft-Durstigen, wollen unseren Erlebnissen so streng
ins Auge sehen wie einem wissenschaftlichen versuche , Stunde
für Stunde , Tag um Tag ! wir selber wollen unsere Experimente
und Versuchs-Tiere fein .

"
Nun hat also Nietzsche trotz diesen äußersten Vorsichtsmaßregeln

und trotzdem er unter Verbannung jeder Jenseitigkeit nur von
der Ausdünstung eigenen Erlebens etwas wissen wollte , doch sich
und andern einen religiösen Atmungskreis zu verschaffen ver¬
mocht. chier kulminiert in der Tat das entinent Kulturgeschicht¬
liche an Nietzsches Erscheinung . Dabei ist aber die Hauptsache,
daß sein praktisch und theoretisch ungewöhnlich reiches Verständnis
für das Lhristentum sich eben nicht als Duldung äußert ; dadurch,
daß das Thriftentum, so wie es mit der Zeit geworden ist, einen
wann von der Bedeutung Nietzsches so sehr aufzubringen, ja so
völlig in Wut zu setzen vermochte , entstand das „Ereignis " Nietzsche.
Der Unglaube äußert sich innerhalb der Kultur sonst tolerant, in¬
dolent, gleichgültig , sehnsüchtig, stubenhockerisch und sentimental ;
— jetzt zum ersten Wale wird ein eminenter Kulturmensch am
Christentum rabiat und sogar verrückt , wie ist das zu erklären ?
Nur aus der woralität des Renegaten, nur aus einer ganz sel¬
tenen und in unserer relativistischen Zeit fast ausgestorbenenSeelen¬
sauberkeit und Empfindlichkeit des Gewissens ! Nietzsche knüpft
damit an den alten Rationalismus an und an Schiller, der den
Religionen aufkündete — aus Religion ! Dem Lhristentum erwuchs
in jener Zeit ein geschickter , weltgewandter Unterhändler in dem
philosophischen und theologischen Polyhistor Schleiermacher , der
es nicht haben wollte , daß die Bildung mit dem Unglauben gehe
und das Lhristentum mit der Barbarei . Der „dezidierte Nicht -
Lhrist " Goethe, wie er sich selbst bezeichnet hatte , fand sich auf
seine alten Geheimratstage ebenfalls ab , so daß er heute von den
modernen Theologen geradezu als wirksamster Lideshelfer auf¬
gerufen werden kann .

Unter den universal veranlagten Deutschen des neunzehnten
Jahrhunderts kann noch am ehesten Hebbel als Vorläufer in
Nietzsches chaß gegen das Lhristentum gelten ®8 . Besonders auch
um der humanen Voraussetzungen dieses chasses willen, von
Uechtritz , dem FreundeTiecks, schreibt er (Tagebücher IV Nr . 533^) :
„Tr ist ein wahrhaft gebildeter wensch und macht Tieck , in dessen

r

t/

;.1<

•- 10

■js . t !

2 Im
' XU
. -ca' ;

itX

'SPO

." : r
'in*
'

«n



Umgang er reifte , vielleicht mehr Ehre , als feine sämtlichen Werke ;
die ungeheuren Probleme des Lebens, an welche die meisten sich
nur erinnern, wenn sie zufällig einer Aufführung des Hamlet
und des Faust beiwohnen, liegen ihm ebensosehr am Kerzen ,
wie mir ; doch suchen wir die Lösung auf verschiedenen wegen .
Er ist Christ und nicht bloß im ethischen Sinne , wie ich, ohne sich
doch , was ich nicht begreife, für irgend ein bestimmtes Dogma zu
entscheiden ; nach meiner Erfahrung gibt es keine Ergänzung
der menschlichen Beschränkung, als das Gefühl dieser Beschrän¬
kung selbst und das aus eben diesem Gefühl entspringende un¬
endliche Fortstreben ; er findet sie im Gott-Menschen , für den
ich in meiner Anschauung der Welt und der Dinge nun absolut
keinen Platz ermitteln kann . Dennoch hat diese Grunddisserenz
unser stilles ruhiges Verhältnis nicht einen Augenblick gestört .

"

Einige massive Aussprüche des Zwanzigjährigen mögen folgen :
„Das Christentum schlägt den Menschen tot, damit er nicht sündi¬
gen kann, wie jener verrückte Bauer sein Pferd , damit es ihm die
Saat nicht zertrete.

" (s?5 .) — „Die Religion der meisten Leute
ist nichts, als ein , Sichschlafenlegentz und es ist wirklich zu be¬
fürchten, Gott möge sie für ihre Gottesfurcht noch einmal scharf
ansehen, denn es ist keine Kunst , zu Bett zu gehen , wenn man
müde ist, oder gar — der Fall ist noch häufiger — niemals auf-

zustehen und die Unbegreiflichkeiten der Natur und des Menschen¬
geistes im Schlaf — d . h . im Glauben — vor sich vorüber
gehen zu lassen . Ls ist wahr , der Gott des wahren Christen
paßt in die krause Maschine , wie eine Welle in die Windmühle ;
aber eben , weil er so erstaunlich gut paßt , möcht ich einen solchen
Gott bezweifeln , wir durchdringen nie eine Ursach und erfaßten
wirklich bis zur Zuversicht die End -Ursach ? Zch will dem christ¬
lichen Hochmut nur eine Frage vorlegen, die ihn vielleicht und ,
wo nicht , gewiß mich, verstummen macht , woher kommt's doch
wohl , daß alles , was auf Erden jemals bedeutend war , über

Christentum dachte, wie ich ? Sollten in der Tat Leute , für die
es auf Erden fast keinen Unterschied gibt, berufen sein, Himmels¬
karten zu verfertigen oder zu approbieren ? — — Unsere Zeit
ist schlimme Zeit . Das große Geheimnis, die letzte Ausbeute alles

Forschens und Strebens , die ,Einsicht in das Nichts* war ehe¬
mals hinter Schlösser und Riegel versteckt , und der Mensch sah
sich und das Rätsel zu gleicher Zeit ausgelöst . Die alten Schlösser
und Riegel sind schadhaft geworden, der Knabe kann sie aus-

„ Reine Kunst zu
Bett zu gehen ,

wenn man
müde ist"

s85



In den Lebens¬
gesetzen etwas
Mystisches "

Der Sturz der
Metaphysik

reißen, der Jüngling reißt sie aus ; ach, und fliegt der Adler wohl
länger , als er an die Sonne glaubt ? Die Weltgeschichte steht vor
einer ungeheuren Aufgabe ; die Hölle ist längst ausgeblasen und
ihre letzten Flammen Haben den Fimmel ergriffen und verzehrt,
die Idee der Gottheit reicht nicht mehr aus , denn der Mensch
hat in Demut erkannt , daß Gott ohne Schwanz , d . h . ohne eine
Menschheit , die er wiegen , säugen und selig machen muß , Gott
und selig sein kann ; die Natur steht zum Menschen , wie das
Thema zur Variation ; das Leben ist ein Krampf , eine Ohnmacht
oder ein Gpiumsrausch. Woher soll die Weltgeschichte eine Idee
nehmen , die die Idee der Gottheit aufwiegt oder überragt ? Ich
fürchte , zum erstenmal ist sie ihrer Aufgabe nicht gewachsen;
sie hat fid - ein Brennglas geschliffen, um die Idee einer freien
Menschheit , die , wie der König in Frankreich , auf Erden nicht
sterben kann , darin aufzufangen ; sie sammelt , die Weltgeschichte
sammelt , sie sammelt Strahlen für eine neue Sonne ; ach , eine
Sonne wird nicht zusammengebettelt !" (688, 68Z . ) — Auch Hebbel
kennt einen antisemitischen Beweis gegen das Thristentum: „Daß
das Thristentum vom Judentum herstammt , sieht man schon
daraus , daß. alles auf Gewinn und Verlust : Himmel und Hölle,
berechnet ist .

"
(226h ) — Gleich Nietzsche kommt Hebbel bei den

zeitgenössischen Materialisten nicht auf seine Rechnung , er sagt
im Anschluß an Feuerbachs wesen des Thristentums : „Ich denke
manches , was ich nicht aufschreiben mag . In den Lebensgesetzen
gibt es etwas Mystisches ; in den Denkgesetzen nicht auch ?"

(^ 53 .)
— Endlich spürt Hebbel auch Nietzsches dionysischen Pessimismus ,
da er sagen kann : „So liegt der rechte Trost eigentlich in der
Verzweiflung , und es gibt keinen Propheten als den Wahn¬
sinn .

" (688 . ) —
will man die Sensibilität, die Nietzsche in sich und andern

erzeugt hat , in ihrem Kerne erkennen , so muß man den Begriff der
Wahrheit ausschalten und durch den Begriff der Kunst ersetzen .
Mit der Verdünnung des Thristentums durch die moderne Theo¬
logie hat Nietzsches Frömmigkeit nichts zu tun . Seine Entwicklung
zum Antichristen durchläuft drei Stadien , den Sturz der Metaphysik ,
den Sturz der christlichen Moralpraxis und die Schilderhebung
der Kunst . Belegen wir diese drei Stadien je mit einem handfesten
Zitate . Der Sturz der Metaphysik spricht sich aus in der Stelle
(Antichrist, Axh . (H : „wir Haben umgelernt , wir sind in allen
Stücken bescheidener geworden, wir leiten den Menschen nicht

(86



mehr von: .Geist ' , von der . Gottheit ' ab , wir haben ihn unter die
Tiere zurückgestellt . Er gilt uns als das stärkste Tier , weil er
das listigste ist : eine Folge davon ist seine Geistigkeit , wir wehren
uns anderseits gegen eine Eitelkeit , die auch hier wieder laut
werden möchte : wie als ob der Mensch die große Hinterabsicht
der tierischen Entwicklung gewesen sei . Er ist durchaus keine
Rrone der Schöpfung : jedes Wesen ist , neben ihm , auf einer
gleichen Stufe der Vollkommenheit . . . . Und indem wir das
behaupten, behaupten wir noch zuviel : der Mensch ist, relativ ge¬
nommen , das mißratenste Tier , das krankhafteste , das von seinen
Instinkten am gefährlichsten abgeirrte — freilich , mit alledem ,
auch das interessanteste !" Den Sturz der auf den Jesuskult ge¬
gründeten evangelischen Sittlichkeit wagt Nietzsche mit der Stelle
(Antichrist , Aph . 2s») : „ Die versuche , die ich kenne, aus den Evange¬
lien sogar die Geschichte einer .Seele ' herauszulesen , scheinen
mir Beweise einer verabscheuungswürdigen psychologischen Leicht¬
fertigkeit . Herr Renan , dieser Hanswurst in psychologicis , hat
die zwei ungehörigsten Begriffe zu seiner Erklärung des Typus
Jesus hinzugebracht , die es hierfür geben kann : den Begriff
Genie und den Begriff Held (,116: 05 ' ) . Aber wenn irgend etwas

unevangelisch ist, so ist es der Begriff Held . Gerade der Gegen¬
satz zu allem Ringen , zu allem Sich-in-Ramxf -fühlen ist hier
Instinkt geworden : die Unfähigkeit zum widerstand wird hier
Moral ( .widerstehe nicht dem Bösen ! ' das tiefste Wort der Evan¬

gelien , ihr Schlüssel in gewissem Sinne ) , die Seligkeit im Frieden ,
in der Sanftmut , im Nicht -Feind -fein-können . was heißt .frohe

Botschaft' ? Das wahre Leben , das ewige Leben ist gesunden ,
— es wird nicht verheißen , es ist da , es ist in euch : als Leben in

der Liebe , in der Liebe ohne Abzug und Ausschluß , ohne Distanz .

Jeder ist ein Rind Gottes — Jesus nimmt durchaus nichts für sich
allein in Anspruch —, als Rind Gottes ist jeder mit jedem

gleich. . . . Aus Jesus einen Helden machen ! — Und was für
ein Mißverständnis ist gar das Wort .Genie ' ! Unser ganzer

Begriff , unser Rultur -Begriff . Geist' hat in der Welt , in der

Jesus lebt , gar keinen Sinn . Mit der Strenge des Physiologen

gesprochen , wäre hier ein ganz anderes Wort eher noch am

Platz ." — Diesen beiden zerschmetternden Axthieben steht bei

Nietzsche eine frisch grünende Pflanze gegenüber . Er kann sich

sagen , das , was uns an Stelle der bisher höchsten , nunmehr

abzutragenden Güter not tut , ist möglich, denn es ist schon



Line Totalität
ä la Goethe

Toleranz nicht
aus Schwäche,

sondern aus
Stärke

da gewesen . Das Rulturziel des europäischen Menschen ist
eine Totalität ä la Goethe (Götzendämmerung , was den
Deutschen abgeht , Aph . V ) : „ Goethe — kein deutsches
Lreignis , sondern ein europäisches : ein großartiger ver¬
such, das achtzehnte Jahrhundert zu überwinden durch eine
Rückkehr zur Natur , durch ein lchnaufkommen zur Natürlich¬
keit der Renaissance , eine Art Selbstüberwindung von seiten
dieses Jahrhunderts . — Gr trug dessen stärkste Instinkte in sich :
die Gesühlsamkeit , die Natur -Idolatrie , das Antihistorische, das
Idealistische , das Unreale und Revolutionäre (— letzteres ist nur
eine Form des Unrealen ) . Gr nahm die Historie , die Naturwis¬
senschaft, die Antike, insgleichen Spinoza zu Hilfe , vor allem
die praktische Tätigkeit ; er umstellte sich mit lauter geschlossenen
Horizonten ; er löste sich nicht vom Leben ab , er stellte sich hinein;
er war nicht verzagt und nahm so viel als möglich auf sich, über
sich , in sich , was er wollte , das war Totalität ; er bekämpfte
das Auseinander von Vernunft , Sinnlichkeit , Gefühl , Wille ( — in
abschreckendster Scholastik durch Kant gepredigt , dem Antipoden
Goethes ) ; er disziplinierte sich zur Ganzheit , er schuf sich . . .
Goethe war inmitten eines unreal gesinnten Zeitalters ein über¬
zeugter Realist : er sagte Ja zu allem , was ihm hierin verwandt
war , — er hatte kein größeres Erlebnis als jenes ens realissi-
mum , genannt Napoleon . Goethe konzipierte einen starken, hoch¬
gebildeten , in allen Leiblichkeiten geschickten , sich selbst im Zaume
habenden , vor sich selber ehrfürchtigen Menschen , der sich den
ganzen Umfang und Reichtum der Natürlichkeit zu gönnen wagen
darf , der stark genug zu dieser Freiheit ist ; den Menschen der
Toleranz , nicht aus Schwäche , sondern aus Stärke , weil er das,
woran die durchschnittliche Natur zugrunde gehen würde , noch
zu seinem Vorteile zu brauchen weiß ; den Menschen , für den es
nichts verbotenes mehr gibt , es fei denn die Schwäche, heiße
sie nun Laster oder Tugend . . . . Gin solcher freigewordener Geist
steht mit einem freudigen und vertrauenden Fatalismus mitten
im All , im Glauben , daß nur das einzelne verwerflich ist, daß
im ganzen sich alles erlöst und bejaht — er verneint nicht mehr.
. . . Aber ein solcher Glaube ist der höchste aller möglichen
Glauben : ich habe ihn auf den Namen des Dionysos getauft .

"
So find wir ihm denn endlich auf der Spur : Nietzsche , dem

Gläubigen ! Gr hat die Maske abgelegt und zeigt uns ein ruhiges
und glückliches Antlitz. Gr steht ohne Wanken aufrecht da . Nietz-

*88



sches eigentliches Lredo liegt beschlossen in jenem nur skizzierten
Umwertungsfragment, das im Nachlaß die Überschrift führt : „Der
Wille zur Nacht als Kunst "

. Damit war er nach einer Lrkenntnis-
wanderung von zwanzig Jahren wieder bei seinen eigenen An¬
fängen und Ursprüngen angelangt . Aber was für einen unge¬
heuren Inhalt hatte nun seine Instinktquelle erlangt , die ihn
aus dem Nährboden der Ästhetik ins Leben hinaus getragen hat !
Jetzt erst wird es klar : schon in der „Geburt der Tragödie" war
eine Welt angeschaut ohne jeden Gegensatz von Schein und Wesen ,
eine einheitliche Welt , die wahre Welt , und diese war falsch,
grausam , widersprüchlich , verführerisch, sinnlos — und da hinein
nun der Glaube an das Leben , die Verführung zum Leben . ©
wie schwillt es da in uns auf ! Welches Entzücken ! Welches
Gefühl von Macht ! wieviel Künstlertriumph im Gefühl der
Nacht ! Herr sein über den Stoff ! Herr sein über die Wahrheit !
(853, I . ) Fiat vita , pereat veritas ! Ls gibt eine Gegenbewegung
zu den Dekadenzformen des Menschen , mit denen wir es in unserer
Religion , Moral und Philosophie zu tun haben — und das ist
die Kunst. (79^ -) Freilich nicht die Kunst als Handwerk und
Spezialberuf : die ist bloß Teil und Stufe . Der moderne Künstler ,
in seiner Physiologie dem Historismus nächst verwandt , ist auch
als Charakter auf diese Krankhaftigkeit hin abgezeichnet . (8(3 .)
Die Nur -Künstler sind nicht die Menschen der großen Leidenschaft,
was sie uns und sich auch Vorreden mögen . Ihr Vampyr, ihr
Talent, Mißgönnt ihnen meist solche Verschwendung von Kraft ,
welche Leidenschaft heißt. (8(H . ) Der Künstler ist seiner Art nach
mit Notwendigkeit ein sinnlicher Mensch , erregbar , dem Reize
zugänglich. Trotzdem ist er im Durchschnitt , unter der Gewalt
seiner Aufgabe, seines Willens zur Meisterschaft , tatsächlich- ein
mäßiger , oft sogar ein keuscher Mensch . Tine relative Keusch¬
heit , eine grundsätzliche und kluge Vorsicht vor Eroticis , selbst in
Gedanken, kann zur großen Vernunft des Lebens auch bei reich
ausgestatteten und ganzen Naturen gehören. Es gibt nur eine
Art Kraft, Hier zu unterliegen , hier sich zu verschwenden , ist für
einen Künstler verräterisch. (8(3 . ) Überhaupt ein Künstler , den
das große Mißvergnügen an sich schöpferisch macht, der von
sich und seiner Mitwelt wegblickt, zurückblickt ! (8H ) Die Kunst
darf nicht eine Folge des Ungenügens am wirklichen sein . Sie
sei ein Ausdruck der Dankbarkeit für genossenes Glück ! So wird
sie Glorienschein und Dithyrambus , so wird sie Apotheose ! (875 .)

Die Kunst
Nietzsches eigent¬

liches Credo

Aus Dankbarkeit
schöpferisch , nicht

aus Miß¬
vergnügen!

(89



Deshalb der Sieg der Kunst über die Wahrheit . Der Wille zum
Schein , zur Illusion , zur Täuschung, zum Werden und wechseln
gilt tiefer , ursprünglicher, als der Wille zur Wahrheit , zur Wirk¬
lichkeit . Die Kunst ist mehr wert als die Wahrheit , sie ist gött¬
licher als die Wahrheit ; sie ist die eigentliche Aufgabe des Le¬
bens ; sie ist metaphysische Tätigkeit. (853, III , IV . ) Schön heißt
soviel als Ja ; Schönheit ist eine Frage der Fülle, der aufgestauten
Kraft . Die tragischen , d . h . die starken, überwältigenden Künstler,
lassen aus jedem Konflikte einen Konsonanzton erklingen ; ihre
eigene Mächtigkeit und Selbsterlösung kommt noch den Dingen
zugute ; sie sprechen ihre innerste Erfahrung in der Symbolik
jedes Kunstwerkes aus , — ihr Schaffen ist Dankbarkeit für ihr
Sein . (852.)

Dieses ästhetische Glaubensbekenntnis und Artistenevangelium
Nietzsches teilt die Eigenschaft aller seiner Konzeptionen , daß
sie sich in den Rahmen ihrer Art nicht zu fügen vermögen und mit
aller Gewalt die Gattung sprengen. Wie aus dem Menschen der
Übermensch wurde, treibt Nietzsche auch den Begriff der Kunst
in die Höhe und züchtet sich aus einer Kreuzung von Erkenntnis

Der Künstler - und Gestaltung den Künstler - f ) hilosophön . Dies meint er so ,

groxer voll °nd -r daß die Kunst ein höchstes erreichte , wenn sie den schaffenden

Menschen so fern und überlegen zu den andern Menschen stellen
könnte, daß er dazu käme, an ihnen zu gestalten . Der bisherige
Künstler , der die Kunst als Beruf und Handwerk treibt, ist ein
kleiner Vollender ; denn er vollendet an einem Stoffe . Schwerer
ins Gewicht fällt , dein geistigen Volumen nach , die Lebenskunst
des Einsiedlers, der an sich selbst Seelenanalyse treibt ; aber er
gestaltet nur sich selbst und erhält dadurch , was unvergänglich
werden soll, in der Abhängigkeit vom vergänglichen . Irgend¬
wie müssen diese beiden Typen einmal Zusammenkommen ; dann
ist die höhere Gattung Künstler geschaffen . (795 . ) In der Haupt¬
sache ist den Künstlern mehr Recht zu geben , als allen Philo¬
sophen bisher : sie verloren die große Spur nicht, auf der das
Leben geht, sie liebten die Dinge „dieser Welt" , — sie liebten ihre
Sinne . (820 . ) verglichen mit dem Künstler , ist das Erscheinen des
wissenschaftlichen Menschen in der Tat ein Zeichen einer gewissen
Eindämmung und Niveauerniedrigung des Lebens — aber auch
einer Verstärkung , Strenge , Härte, Willenskraft, wir müssen
mit der Kunst gegen die vermoralisierung kämpfen ; Kunst ist
Freiheit von der moralischen Verengung und winkeloptik oder

(90



Spott über sie . (823 . ) von einem Philosophen ist es eine Nichts¬
würdigkeit zu sagen , „das Gute und Schöne sind eins "

; fügt er
gar noch hinzu „ auch das Wahre "

, so soll man ihn prügeln .
Die Wahrheit ist häßlich , wir haben die Kunst , damit wir nicht
an der Wahrheit zugrunde gehen . (822 . ) Und dann ist eins nicht
zu vergessen. Auch unabhängig von Kompetenz und Vollmacht
der schöpferischen Individualität stellt sich uns das Kunstwerk in
kollektiven, sozialen Formen dar ; es erscheint dann ohne Künstler ,
seine Teile und Glieder sind selbst entkünstlert , so in großen histo¬
rischen Organisationen , wie dem Jesuitenorden oder dem preußi¬
schen Gffizierkorps . Noch einen Schritt weiter in dieser Auf¬
fassung und die Welt liegt vor uns als ein sich selbst gebärendes
Kunstwerk . (796 . )

warum darf nun auf diesen ästhetischen Weltglauben Nietz¬
sches, der ihm in heißein Ringkamxf aus seinem dionysischen Pessi¬
mismus erwachsen ist , nicht doch der Ausdruck Religion angewen¬
det werden ? Aus Begriffsreinlichkeit ! wie leicht könnte
sonst der Name für die Idee zur Fußangel werden ! Reli¬
gion setzt doch , nach weitester Übereinstimmung , einen Gott
oder Götter oder außermenschliche Geistwesen voraus ; ist es da
nicht Falschmünzerei, wenn man die Denkweise Nietzsches, die
auf radikale Abschaffung aller dieser Begriffe dringt , für fähig
hält, Religion zu sein oder Religion zu erzeugen ? Aber , kann
man mit demselben Rechte erwidern , ist Nietzsches Schicksalsliebe,
seine hinreißende predigt des ^ mor fati , denn so sehr verschieden
von dem „ Gefühl schlechthiniger Abhängigkeit "

, jener roman¬
tisierenden Definition Schleiermachers , von der die theologische
Begriffsbestimmung im neunzehnten Jahrhundert ihren lebhaf¬
testen Ausgang genommen hat ? Zwei Methoden haben sich um
eine stichhaltige Formel bemüht , beide realistisch vorgehend mit
dem gesamten Apparate wissenschaftlicher Kritik . Der philoso¬
phische Materialismus hat die Gebilde der Religion in Gestalten
der menschlichen Phantasie aufgelöst ; aber der Ernst , mit dem
dagegen eine streng historische Religionsforschung sich sämtlicher
menschlicher Glaubensarten angenommen hat und zwar der fremd¬
artigen, abstoßenden , vulgären fast noch mit größerer Liebe als der
normalen und legitimen , hat dem ungeheuren Ideengemengsel
alles menschlichen Glaubens und Aberglaubens eine so ausge¬
dehnte Beachtung zugewendet , daß es unwillkürlich auf eine in¬
direkte Bestätigung hinausläuft . Line einst vorhandene Glaubens -

W

Ist Nietzsches
ästhetischer N) elt -
glcmbe Religion ?



erscheinung , die imstande ist, die verwöhnteste Wißbegier dauernd
an sich zu fesseln und ihr immer neue Nahrung zu gewähren,
wird ganz von selbst als Kulturunterlage empfunden. Der mo¬
derne Religionshistoriker sagt sich : wir haben kein Recht , unser
Urteil über Religion aus unserm Gutdünken oder Mißbehagen
zu beziehen, — wer den Künstler will verstehen , muß in des
Künstlers Lande gehen, das ist uns so geläufig, daß wir keinen

Die relative Augenblick zögern dürfen , das Verständnis für Religion aus dem

b-jahung durch Studium der Religion erzeugeirden und Religion empfangenden
b'c

Kritif
'*1'

lebendigen Menschen herzuleiten . <£ s wird in der Lhrengeschichte
der europäischen Wissenschaft stets ein denkwürdiges Kapitel
bleiben , wie sich innerhalb der theologischen Lacharbeit aus der
gewissenhaften Exegese der alttestamentlichen Prophetenbücher all¬
mählich die riesige , heute kaum mehr zu übersehende Disziplin der
allgemeinen Religionsgeschichte in einer durchgreifend liniierten
und tabellierten Systematik entwickelt hat . Nur fragt es sich ,
ob diese imposante Lachforschung , deren eifrige pflege , wie kaum
zu leugnen sein wird, ein gewisses Maß Interesse an Religion
zur Voraussetzung hat , berechtigt ist, mit allgemeinen Schlußfolge¬
rungen die Lachgrenzen zu überschreiten und richtunggebend auf
philosophisches Gebiet überzutreten. Es beweist die Genialität von
Nietzsches Instinkten, daß er in einer seiner ersten Arbeiten diesem
Übergriff den weg ein- für allemal verlegt hat . wer seine zweite
unzeitgemäße Betrachtung wirklich verstanden hat , wird sich klar

fjijiori? für das sein , wie wenig es in den Kompetenzen der Historie liegt , das le -

richwnzgebend bendige Leben durch Vorschriften zu tyrannisieren , was die zünf¬

tige Religionswissenschaft ja doch einzig zugkräftig und schmackhaft
macht, ist die Entfaltung einer mächtigen geistigen Energie, die sie
an den historischen Religionen aufzeigt. Läßt sich eine ebenso mäch¬
tige und in ihrer Wirkung gleich geartete Energie für unsere
heutige Zeit Nachweisen, so kann im Sinne Nietzsches die Lrage
nur lauten : wie läßt sich von dieser Energie möglichst viel ins
Individualistische und damit ins Irreligiöse umschalten ? Reli¬
gion ist auf alle Fälle Herdenangelegenheit. Der Hirt, auf den
als Führer der Herde doch alles ankommt , ist aber nicht einmal
sein eigener Religionsstifter; denn dabei wäre er ebensosehr Gott
als Gläubiger . Menschen für möglich halten, die sich restlos nur
aus der sinnlichen Erfahrung verproviantieren — so erst nimmt
man Nietzsche voll , wie im alten Griechenland sollten wander -
xhilosophen ihre Lehre von Stadt zu Stadt tragen , nicht aber fest

$ 2



lokalisierte Religionsbeamte ihre Gotteshäuser bedienen. Der Nie¬
derschlag einer so gedachten Verkündigung kann natürlich nur ver¬
jüngtes Heidentum , niemals verjüngtes Lhristentum sein. Ls for¬
dert Hochachtungfür Nietzsche, daß er hierin von vornherein reinen
Tisch geschaffen hat . Seinen Fluch hätte er dem zugeschleudert ,
der in ihm einen unfreiwilligen Erzieher zum Lhristentum sieht
oder seinen Namen durch Lockung oder Abschreckung zu einer
theologischen Neugründung verwenden will . Als Übergang hätte
er sich vielleicht „Aarathustrapredigten " gefallen lassen . Nicht
nur A . Kalthoff , sondern z . B . auch Pfarrer Blumhardt in Boll
hat vor fahren unmittelbar vor seinem Übertritt zum Sozialis¬
mus und seiner Amtsniederlegung solche gehalten , hätte aber
Nietzsche auch gestattet , die Propaganda für eine Sache in be¬
reits organisierten etwa modern theologischen Gesinnungsver¬
bänden gastweise vorzutragen ? hätte er nicht mit dem Finger
gedroht : verwechselt mich nicht ! wäre aber einer vor ihn hin¬
getreten mit der Bitte : Laß mich in Europa die künftige Reli¬
gion des neuen Heidentums predigen , nur so kann ich deine
Sache wirksam an die Leute Heranrücken ! — ich glaube, er
hätte gelächelt und gesagt : Auf deine Gefahr ! . Auch sonst
wird auf einen neuen Religionsbegriff hingewiesen , z . B.
in dem Essay von Georg Simmel „Die Religion"

, der diese
rein sozial-psychologisch auffaßt , als ein Grundgefühl im öffent¬
lichen Leben, durch die verschiedensten Paarungen ausgedrückt:
Rind und Eltern , Patriot und Vaterland , Kosmopolit und Mensch¬
heit, Arbeiter und Klasse , Soldat und Armee, Freund und Freund,
Liebhaber und Geliebte . Der angestammte Lharakter der Re¬
ligion als Bezogenheit von einem B zu einem A ist dadurch ge¬
wahrt . was eine künftige gänzlich entgottete Zeit allein gelten
lassen wird , ist das leidenschaftliche Verhältnis des Menschen zur
Welt , die Betätigung eines Schöpferwillens angesichts der uns um¬
gebenden Dinge und vor allem eben eine unbeugsame Kontinuität
und Durchsetzlichkeit in dem tapferen und wahrhaftigen Aufsich-

nehmen des persönlichen Schicksals , Wir stehen bereits in den

kulturbildnerischen Wirkungen Nietzsches vor sichtbaren An¬
fängen, und mag man über diese ersten Schritte denken wie man
will , sicher ist, daß nur eine Weltansicht , die mannhaft über das
Christentum hinausschreiten und es als etwas Überlebtes und Be¬
siegtes hinter sich zurücklassen will, diejenige Lebensanschauungver¬
tritt , die ohne zu erröten Nietzsches Namen im Munde führen darf.
2 A. Bernoulli, Overbeck und Nietzsche

Verjüngtes
Heidentum,

nicht verjüngtes
Christentum

Wo



UN hat man einem philosophischen Radikalismus , wie

er sich in Nietzsche darstellt, die Zähigkeit abge¬
sprochen, jene still und glücklich in sich beruhigte
Innerlichkeit neben sich zu dulden, ohne die an eine
aufrichtige Frömmigkeit nicht zu denken sei . Durch

nichts ist eine solche Behauptung schlagender zu widerlegen, als
durch den einfachen Ls inweis auf Nietzsches Gemütszustand in
den letzten Monaten und Wochen vor Ausbruch des Wahnsinns.
Dabei kann es füglich auf sich beruhen bleiben, ob diese auffallende
Gemütsverklärung überwiegend pathologisch zu deuten ist . Wohl
ist der Zustand lebhaftester Überheiterung, den der Nerven¬
arzt Euphorie nennt, der untrügliche Vorbote zerebraler Er¬
krankung bei einem normalen klinischen Befunde. Aber Nietzsches
Paralyse verlief überhaupt so sehr atypisch und sein den Zu¬
sammenbruch einleitendes überschwengliches Glücksgefühl war
von einer so gereinigten Erhabenheit , daß zwar die Natur wohl
die Richtung eingeschlagen , der Geist aber dennoch bis zuletzt die
Führung behalten hat . wir unterfangen uns also ohne Scheu,
diese Seligkeitsempfindungen des dem Tode Geweihten für den
überfließenden Ausdruck eines berechtigten Lsochgefühls zu halten ,
und sie für voll zu nehmen. Ls ist ein ergreifendes Schauspiel ,
wie Nietzsche bei seinem einfachsten Lebenszuschnitt von vier bis
fünf Franken täglicher Ausgabe die Umgebung aus seinen eigenen
Erleuchtungen heraus bestrahlt, um sich dann an ihr wie an
einem unglaublichen Wunder zu freuen. In einem Anfang Dk-
tober an seine Schwester gerichteten Briefe heißt es : „Ich bin
also wieder in meiner guten Stadt Turin , diese Stadt , welche
auch Gobineau so sehr geliebt hat — wahrscheinlich gleicht sie
uns beiden . Auch mir tut die vornehme und etwas stolze Art

Die Überheiterung dieser alten Türmer sehr wohl . Es gibt gar keine größere ver -
>» Tun« fchiedenheit, als das gutmütige, aber gründlich vulgäre Leipzig

und dies Turin . Dazu haben wir in allen Hauptsachen eine
kuriose Geschmacks-Ähnlichkeit — der Turiner und ich, — nicht
nur im Bau der Häuser und der Anlage von Straßen , auch in
der Rüche . Alles schmeckt mir, alles bekommt mir hier ausge¬
zeichnet , so daß meine Rräfte zürn Erstaunen zugenommen haben .
Es ist ein wahres Unglück, daß ich nicht vor zehn Jahren diese
Entdeckung gemacht habe . Nachträglich beklage ich über die
Maßen , den Sommer allerbösesten Angedenkens nicht hier ver¬
bracht zu haben, statt in dem über alle Begriffe schauderhaften

Radikalismus
vereinbar ,

yauiimi& Si



Lngadin ! Ls ist ein Glück, daß ich dort noch zur rechten Zeit ent¬
wischt bin ; jetzt wäre es kaum möglich , aus ihm den weg nach
Italien zu machen , denn die großen Überschwemmungenin Italien ,
der Schweiz und in Frankreich dauern fort . Hier in Turin ist es,
im vergleich zu sonstigen Sommern natürlich, kühl gewesen ; aber
das wäre ja kein Grund dagegen , sondern dafür gewesen , da
ein kühler Sommer in Turin für meinen Fall immer noch eine
sehr angenehme mittlere Temperatur bedeuten will. Eigentlich
ist alle Welt hier zufrieden mit dem Jahr : das habe ich nir¬
gendswo sonst in Luropa gehört . Zur Zeit, wo wir im Lngadin
entsetzlich daran waren , feierte man hier, unter unglaublich schö¬
nem Wetter, die großen Feste der Hochzeit des Prinzen Amadeo mit
der Tochter Ierome Napoleons , Laetitia. Überall werde
ich auf das distinguierteste behandelt : Du solltest nur sehen , wie
alle Welt hier, wenn ich komme, sich freut , und in allen Ständen ,
wie unwillkürlich jeder seinen besten und taktvollsten Teil der
Natur herauskehrt , feine höflichsten und liebenswürdigsten Ma¬
nieren annimmt . Aber das ist schließlich nicht nur hier so , sondern
jahraus jahrein wo ich nur bin . Ich nehme Deutschland aus ,
nur dort habe ich häßliche Dinge erlebt , wenn man später einmal
meine Geschichte schreibt , so soll es heißen : er ist nur unter Deut¬
schen schlecht behandelt worden .

" (Biographie II , S . 889/90 .)
In Turin hat Nietzsche die von ihm mit Leidenschaft prak¬

tizierte Denk- und Lebensweise, den Individualismus , bis zur
Neige ausgekostet , wir sahen, wie der Individualismus sich in
zwei Betätigungen äußern kann : wenn er aufs praktische handeln
ausgeht, im Fanatismus , wenn ihm dagegen daran gelegen ist,
seine Ich -Heit darstellerisch anschaulich zu machen , in irgend einer

Künstlerschaft. Nietzsche ist Künstler gewesen , unmittelbar ehe
er anfing, „mit dem Kammer zu philosophieren"

. Nachdem er
sich als Fanatiker auf die ausschweifendste weise ausgetobt und

ausgelaugt hatte, wurde er noch einmal, einen Augenblick lang,
Dichter. Lr nahm die poetischen , lied- oder hymnenartigen Ent¬

würfe aus der Zarathustrazeit wieder hervor, erfand einiges
hinzu , stellte das Heft zusammen , nannte es „Dionysos -Dithy¬
ramben " und schrieb auf die Innenseite des Umschlags : „Dies
sind die Lieder Zarathustras , welche er sich selber zusang , daß
er seine letzte Einsamkeit ertrüge ."

Zehn Jahre dahin —,
kein Tropfen erreichte mich,

IU3 *

195

Der poetische
Ausklang von

Nietzsches
Individualismus



j)rinz Überfluß
und das stille

Lachen !

kein feuchter Wind , kein Tau der Liebe
— ein regenloses Land . . .
Meine Seele ,
unersättlich mit ihrer Zunge ,
an alle guten und schlimmen Dinge hat sie schon geleckt ,
in jede Tiefe tauchte sie hinab .
Aber immer gleich dem Korke ,
immer schwimmt sie wieder obenauf ,
sie gaukelt wie Hl über braune Meere :

dieser Seele halber heißt man mich den Glücklichen.

Wer sind mir Vater und Mutter ?

Ist nicht mir Vater Prinz Überfluß
und Mutter das stille Lachen ? . . .
— Still !
Eine Wahrheit wandelt über mir
einer Wolke gleich , —
mit unsichtbaren Blitzen trifft sie mich.
Auf breiten langsamen Treppen
steigt ihr Glück zu mir :
komm, komm, geliebte Wahrheit I . . .
— Still ! Meine Wahrheit redet ! . - -

Zu reich bist du ,
du Verderber vieler !

Zu viele machst du neidisch,
zu viele machst du arm . . .
Niemand dankt dir mehr .
Du aber dankst jedem ,
der von dir nimmt :
daran erkenne ich dich ,
du Überreicher ,
du Ärmster aller Reichen !
Du opferst dich , dich quält dein Reichtum — ,
du gibst dich ab ,
du schonst dich nicht, du liebst dich nicht :
die große Hual zwingt dich allezeit,
die Hual übervoller Scheuern , übervollen Herzens —

aber niemand dankt dir mehr . .

(Aus : „von der Armut des Reichsten")

Einsam !
wer wagte es auch ,
hier Gast zu sein,
dir Gast zu sein ? . . .
Lin Raubvogel vielleicht:
der hängt sich wohl
dem standhaften Dulder
schadenfroh ins Haar ,
mit irrem Gelächter ,
einem Ranbvogelgelächter . . .



Wozu so standhaft ?
höhnt er grausam :
man muß Flügel haben, wenn man den Abgrund liebt .
man muß nicht hängen bleiben ,
wie du , Gehenkter ! —
DH Zarathustra ,
grausamster Nimrod !
Jüngst Jäger noch Gottes ,
das Fangnetz aller Tugend,
der Pfeil des Bösen ! —
Jetzt —
von dir selber erjagt,
deine eigene Beute,
in dich selber eingebohrt . . ,
Jetzt —
einsam mit dir,
zwiesam im eignen wissen,
zwischen hundert Spiegeln
vor dir selber falsch,
zwischen hundert Erinnerungen
ungewiß,
an jeder Wunde müd ,
an jedem Froste kalt ,
in eigenen Stricken gewürgt,
Selbstkenner !
Selbsthenker I
was bandest du dich
mit dem Strick deiner Weisheit ?
was locktest du dich
ins Paradies der alten Schlange ?
was schlichst du dich ein
in dich — in dich ? . . .
Lin Kranker nun,
der an Schlangengift krank ist ;
ein Gefangener nun ,
der das härteste Los zog :
im eignen Schachte
gebückt arbeitend,
in sich selber eingehöhlt ,
dich selber angrabend ,
unbehilflich , . . .
steif , ! ;
ein Leichnam — ,
von hundert Lasten Übertürmt,
von dir überlastet,
ein wissender ! . . .
Du suchtest die schwerste Last :
da fandest du dich —,
du wirfst dich nicht ab von dir . . .
Lauernd,

„ Man muß
Flüge! haben,

wenn man den
Abgrund liebt "



kauernd ,
einer, der schon nicht mehr aufrecht steht !
Du verwächst mir noch mit deinem Grabe ,
verwachsener Geist ! • . .
Und jüngst noch so stolz ,
auf allen Stelzen deines Stolzes !

Jüngst noch der Einsiedler ohne Gott ,
der Zweisiedler mit dem Teufel ,
der scharlachne Prinz jedes Übermuts ! . . .
Jetzt —
zwischen zwei Nichtse
eingekrümmt,
ein Fragezeichen,
ein müdes Rätsel —
ein Rätsel für Raubvögel . . .
— sie werden dich schon „lösen" ,
sie hungern schon nach deiner „Lösung" ,
sie flattern schon um dich , ihr Rätsel ,
um dich, Gehenkter ! . . .

(Aus : „Zwischen Raubvögeln")

voir seinem Ecce homo meinte Nietzsche , er habe mit einem
Zynismus ohnegleichen sich selbst erzählt ; in den eben mitgeteilten
Liedpartien spricht sich eine Selbsterkenntnis aus , die verdient ,
weltgeschichtlich zu werden , wer sich so rücksichtslos alles ein¬
gesteht, was ihm auch vom strengsten Richter zur Last gelegt
werden könnte, der schlägt unbewußt das verdammende Urteil
nieder und sichert sich bei der Nachwelt volle Absolution und
Amnestie. Der Lohn für diese unvergleichliche Ehrlichkeit hat nicht
auf sich warten lassen . Mt dem vollen Bewußtsein , wieviel
Verhängnis auf alle Fälle und für alle Zeiten an seinem Na¬
men haften werde , verband sich ihm ein gutes und ruhiges Ge¬
wissen. Er wollte das alles getan haben und stand dazu mit
frohem Rlute . „ Im echten Manne ist ein Kind versteckt : das

Nietzsches kindlich will spielen
" — heißt

'
es im Zarathustra . In Nietzsche kam das

gutes Gewissen
Vorschein , als der Mann in ihm zusammenbrach . Statt

von Gewissensbissen gepeinigt , von Furien und Mänaden verfolgt
zu sein, kommt es über ihn wie lfändefalten , wie ein Abendgebet
über Rinderlippen .

„ verwachsener
Geist ! Und jüngst

noch so stolz"

Die Sonne sinkt .
Nicht lange durstest du noch ,

verbranntes Herz !
Verheißung ist in der Luft,
aus unbekannten Mündern bläst mich 's an,

— die große Rühle kommt . . .
Meine Sonne stand heiß über mir im Mittage :

M



seid mir gegrüßt, daß ihr kommt ,
ihr plötzlichen winde ,

ihr kühlen Geister des Nachmittags !
Die Luft geht freind und rein.
Schielt nicht mit schiefem

verführerblick
die Nacht mich an ? . . .
Bleib stark, mein tapfres Herz !
Frag nicht : warum ? —

Tag meines Lebens !
die Sonne sinkt .
Schon steht die glatte

Flut vergüldet .
Warm atmet der Fels :

schlief wohl zu Mittag
das Glück auf ihm seinen Mittagsschlaf?

In grünen Lichtern
spielt Glück noch der braune Abgrund herauf .
Tag meines Lebens !
gen Abend geht's !
Schon glüht dein Auge

halbgebrochen ,
schon quillt deines Taus

Tränengeträufel ,
schon läuft still über weiße Meere
deiner Liebe Purpur ,
deine letzte zögernde Seligkeit . . .

Heiterkeit, güldene , komm !
du des Todes

heimlichster , süßester Vorgenuß!
— Lief ich zu rasch meines Wegs ?
Jetzt erst , wo der Fuß müde ward ,

holt dein Blick mich noch ein ,
holt dein Glück mich noch ein .

Rings nur Welle und Spiel.
was je schwer war ,

sank in blaue Vergessenheit ,
müßig steht nun mein Kahn .
Sturm und Fahrt — wie verlernt ' er das !

Wunsch und Hoffen ertrank,
glatt liegt Seele und Meer.

Siebente Einsamkeit!
Nie empfand ich

näher mirsüße Sicherheit ,
wärmer der Sonne Blick.
— Glüht nicht das Lis meiner Gipfel noch ?

Silbern , leicht, ein Fisch,
schwimmt nun mein Nachen hinaus . .

Die poetische Um¬
schreibung der

Euphor ie



Sollte noch ein Zweifel obgewaltet haben, ob nicht Nietzsche
dadurch , daß er auf Religion verzichtete, sich um den erhebenden
Genuß des Allgefühls, um die Seligkeit des Eingehens in ein
stilles und friedliches Himmelreich gebracht habe — diesem Ge¬
dichte muß ein solcher Zweifel weichen ! Sein gefürchteter Radi¬
kalismus besteht nicht restlos aus Donner und Wut und Krarrtpf ;
er besitzt auch seine Sonntagsgüte . Die vollendete verdiesseiti-
gung, die Nietzsche in seinem System anstrebt, verschafft dem
Menschen das höchste Vollgefühl und auch die Wonnen der Reli¬
gion , aber freilich nicht mit den Mitteln der Religion, also ohne
jedes Abhängigkeitsgefühl. Zn diesem Kunststück , ohne ein Zu¬
geständnis selbst nicht an den Pantheismus , die Natur des Men¬
schen doch nicht um das Glück der Gottesweite haben verarmen zu
lassen, gipfelt Nietzsches philosophische Meisterschaft . Abschließend
ist hierüber zu sagen : der Mensch von Nietzsches Art ist im
Stadiuni der Ruhe und des seelischen Gleichgewichts frei von
jedem Gott, aber auch frei von jeder Gottesfeindschaft. Nietzsche
war sich genau bewußt, daß seine geistigen Vorfahren , auf deren
Schultern er nun stand, zu einem guten Teil Religionsmänner
waren . Er hat auch anerkannt, das Lhristentum fei jeden Augen¬
blick noch möglich, aber freilich nur als privateste Daseinsform
von Sonderlingen, als eine Praxis , nicht als eine Lehre . Infolge¬
dessen verstößt es nicht einmal gegen seinen Sinn , in der christ¬
lichen Herzensgesinnungvon kärglich gebildetenund kleinen Leuten
sogar eine Kulturstufe anzuerkennen . Aber an die Spitze aller
Kultur gehört fortan der zugleich enttierte und zugleich ent-
gottete Mensch , der frei und unabhängig nur auf sich selber
steht.

Diesen: Vorsatz Nietzsches kommt eine ungeheure Bedeutung zu.
Die letzte Spur einer geistigen Unterwerfung unter eine außer¬
menschliche Machtsphäre ist mit ihm getilgt ohne geistige Ver¬
armung . vielmehr mit der Folge , nun erst Welt und Leben reicher,
größer und Heller zu finden , als je zuvor . Das ihn als Denker
persönlich kennzeichnende Merkmal ist der Anspruch , höchste
Idealität , stärkstes vollkommenstes Menschentum stehe grundsätz¬
lich eine Stufe höher als auch die geistigste und vollkommenste
Religiosität, deren relativen Wert er nicht bestritt und die er,
wenn als zugestandenes Vorurteil aufgefaßt, als Halbstufe sogar
gut hieß . Das ist sein abgründiger Unterschied von allem Mate¬
rialismus , der den Glauben als etwas Falsches unterbot, wäh-

200



* ^
irr ;,

i : '~i
' '" ■r V

' '■‘ —“ ji
■*
' 1“ rr
tirj Tr m
■rc“ r̂ -sa
rrrr. L' Ieü
J'aSrtiMK

r jrNi ÜM

«, Ttris-m
wr. i

*« i?
:t. « ?<ri »

.. ‘ .rrte 1

:* if« *
c aifli 1®

•r •- Ä

ir* fli®1

^ r-
riiidi

* * *

j. tö#

•J

r; te*1
y

« f#

*
^

. fjftN “

rend Nietzsche ihn überbietet und in sich verschlingt . Das in die
Ferne Wirkende an ihm , auf das es ihm ankam, war dieses
Nicht-mehr -Neligiöse , von ihm selber als antireligiös empfunden
und hervorgehoben — als sein eigentlichstes Rennzeichen , für
das er Jünger finden wollte, unbekümmert, mit einem solchen
Streben selber im Rahmen des Religiösen zu bleiben — nur
bestrebt , den Menschen nun einmal von Grund aus aufzuhelfen.
So lernen denn die sich modern dünkenden gebildeten Europäer¬
in Nietzsches Schriften die Möglichkeit einer Befreiung kennen,
ohne vor der Wahl zu stehen , mit der Preisgabe der Religion
dem Skeptizismus oder Materialismus zu verfallen . Nämlich :
die bis jetzt bekannte freie Idealität war die bewußte, sokratifche
der vernünftigen Aufklärung , die sich nur gegen Priester-
Herrschaft und Rirche richtet , sonst aber sich als flottante, un¬
verbindliche Religiosität darstellt . Die bis jetzt unbekannte, von
Nietzsche erlebte und offenbarte neue Idealität ist die instinktive,
dionysische der sinnlichen Aufklärung , die auch eine noch so
dehnbare und verdünnte Religiosität und einen noch so ent-
materialisierten , gnostisch vergeistigten Ehristus für verfeinerten
Obskurantismus hält , wie hätte Nietzsches notorische Scheu ,
bei andern etwas zu zerstören , einen Sinn , wenn er wirklich beab¬
sichtigte, das Zerstörte irgendwie zu ersetzen, es neu auf- und ein¬
zurichten ? Nein, er wußte : was mein Kammer in Stücke schlägt,
wird niemals wieder ganz.

Nietzsches Großtat als Denker ist es, ohne vorwissen, daß er
selbst im Iugendalter des künstlerischen Impressionismus wirkte ,
die Philosophie des Impressionismus ins Leben gerufen zu
haben. Sie besteht darin , daß die Du-sollst-Fessel uns nicht länger
in eine Pauschalverpflichtung auf das ganze Leben einspannt,
weil fortan die Moralität sich auf eine viel feinere und ver¬
bindlichere weise aus der Rette der frei getroffenen, momentanen
Entscheidungen zusammenzusetzen hat . Diese Erkenntnis wirkt auf
den ihr zugänglich Gewordenen nicht als theoretische Formel,
sondern eher wie eine Art Ordensgelübde , so daß man als Wir¬
kung von Nietzsches System ein ergriffenes Bekenntnis zu ge¬
wärtigen hat — etwa des Inhaltes :

Friedrich Nietzsche !
Du hast uns von der „Besonnenheit" erlöst ! Du hast uns von
der „Harmonie " erlöst ! Du hast aus dem pulsschlag des kreifen-

20s



Den Blutes unser Gewissen geschaffen ! Alle vor dir bekommen
etwas Altmeisterliches , Grabkühles , historisch Abgerücktes im
vergleiche zu Deiner springenden, ungezügelten, herrlichen Im¬
pression Und wenn Du darüber Dich selber in Fetzen gerissen hast,— aus Deinem jubelnden Ernste ersprießt uns der Zusammen¬
schluß aller menschlichen Kräfte und Mächte zu einem riesenhaften
Welt- und Allgefühl, und die Liebe zur Wahrheit gedeiht uns
zu einer gefährlichen und zauberhaften Lebenskünstlerfchaft !

II . Der Zusammenbruch
\ . Die Bedeutung der Krankheit für das Werk

em Überblick über Nietzsches Werk hat noch eine
ernsthafte Erörterung zu folgen, inwieweit das
pathologische bei Nietzsche beim Urteil über ihn
mitzusprechen hat . Man pflegt sich mit der Praktik
auszuhelfen, das Geistreiche und Gefällige an ihm

gut zu heißen und das Übertriebene als krankhaft abzutun.
Dennoch ist nichts verkehrter, als wenn man nun meint , diese

Verdünnung nach Belieben vornehmen und sich die Mischung
gerade so Herstellen zu können, wie sie am besten mundet . Es
gehört zu dem sehr vielen Guten in der kleinen Studie von Fer¬
dinand Tönnies („Der Nietzsche -Kultus . Eine Kritik .

" Leipzig
1(897) , daß er einer beliebig opportunistischen Abschwächung von
Nietzsches letzten Theorien zugunsten ihrer dadurch zu erzielen¬
den Brauchbarkeit widerspricht . So hatte Kurt Breysig (in Schmol-
lers Jahrbuch XX, 5 . H ) bemerkt : „wieviel die voraufgehenden
Ausführungen dem gemäßigteren Teil der Erörterungen Nietz¬
sches verdanken , ist kaum nötig hervorzuheben.

" Dagegen wendet
sich Tönnies (S . 89 ) : „Ich behaupte, daß der ganze wert des
,Antichrist^, wenn ihm ein Wort zukommt, in seiner Maßlosigkeit

Der wert der liegt : die Karikatur ergibt , mit Geist verfertigt , ein Porträt ,

dessen Züge sich ausnehmend scharf einxrägen .
" In der Tat

muß man, wenn ich den Ausdruck wagen darf , genügend Humor
besitzen , um in Nietzsches letzten Schriften überhaupt die über¬
trieben verbogene und ausspringende Linienführung, die vor allem
aus Wiedergabe der Buckel und Kröpfe erpichte Lharakteristik ,
mit einem Worte die Kunst der Karikatur zu würdigen . Er , des¬
sen fortschreitende Erkenntnis gegen das Weltbild oft genug

202


	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198
	Seite 199
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202

