
Universitätsbibliothek Wuppertal

Die Bekenntnisse des heiligen Augustinus

Augustinus, Aurelius <Heiliger>

Freiburg im Breisgau [u.a.], 1907

Zur Einführung

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-2142

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-2142


' standen
Ein Oö
elbe, jij

Leise z»!

er auch
'

»d ode>

in Tn
iteratui

nicht zi

chem ii

nit m«

entreffei

>06 .

o .

Zur Einführung .

As gibt Bücher , die viel genannt , aber
weit weniger gelesen werden . Dazu gehört
das Werk des großen lateinischen Kirchen¬
vaters , welches wir gewohnt sind seine Be¬

kenntnisse zu nennen . Und doch handelt es

sich hier nicht nur um eine ganz eigenartige ,
sondern um eine der tiefsinnigsten Schöp¬

fungen der Weltliteratur . Aber gar mancher ,
der durch den Titel verlockt danach griff ,
hat das Buch nach den ersten Versuchen , in

seinen Inhalt einzudringen , überrascht und

enttäuscht wieder aus der Hand gelegt . Er

dachte vielleicht an ein Gegenstück zu Jean

Jacques Rousseaus gleichnamigem Buche ,
worin der Reiz pikanter Erzählungen durch
das fremde Kolorit einer fernen Vergangenheit

noch erhöht werde . Davon ist freilich in den

„ Bekenntnissen
" Augustins nichts zu finden .

Sie sind ein religiös -philosophisches Betrach¬

tungsbuch , und die Überschrift , die er demselben
v. Hertling , Bekenntnisse des hl- Augustinus. 1



2 Zur Einführung.

gab , würde am besten unübersetzt bleiben ,
denn sie schließt einen Doppelsinn ein . In
den Konfessionen will Augustin ohne Rückhalt
und ohne Beschönigung die Jrrgänge seines
Lebens bekennen , aber daneben und vor allem
will er seinen Gott bekennen und dessen über¬

schwengliche Güte und Barmherzigkeit preisen .
Die Erlebnisse der Jugendzeit wie die Daten
seines geistigen Entwicklungsganges geben ihm
Anlaß , jetzt den Affekt der Gottesliebe zur
höchsten Höhe zu steigern , jetzt in tief ein¬
dringender Spekulation schwierige Probleme
zu erörtern , jetzt mit einer bis dahin uner¬
hörten Feinheit psychologischer Beobachtung
den leisesten Regungen des Menschenherzens
nachzugehen .

Als Augustin die Konfessionen schrieb , um
400 n . Ehr . , zählte er 46 Jahre ; seit neun
Jahren war er Priester , seit fünf oder sechs
Jahren Bischof von Hippo . Von den Er¬
lebnissen und Beziehungen , den Interessen
und Kämpfen seiner Jugend war er durch
seine in den Sommer 386 fallende Bekehrung
und seine an Ostern 387 erfolgte Taufe wie
durch einen weiten Abstand getrennt , aber
zeitlich waren sie ihm noch nicht so ferne



Zur Einführung. 3

Reiben , gerückt , daß er sie nicht hätte im Gedächtnisse
n . In erneuern können . Und vor den meisten , ja
iückhalt vielleicht vor allen Selbstbiographien sind die

seines Konfessionen ausgezeichnet durch die vollkom -
r allem mene Aufrichtigkeit des Verfassers . Schreibt
ii über er doch im Angesichte des allwissenden Gottes ,
weisen . wie könnte er die Dinge anders darstellen
Daten als so, wie sie sich in diesem Lichte zeigen ,

lenihni Er verschweigt nichts , er beschönigt nichts ,
be zur er bemäntelt nichts . Eher könnte man sagen ,
es ein- daß er in der Beurteilung der großen und
Meine kleinen Verirrungen , an welche er den ge-

uner - schärften Maßstab seiner späteren Periode
chtnng anlegt , allzu strenge gegen sich selbst verfährt .

Gerzens Von außerordentlichen Begebenheiten hat
er nicht viel zu berichten . Er macht den

:b, um Lehrgang durch , den eine seit Jahrhunderten
t neun feststehende Überlieferung vorgezeichnet hatte ;
r sechs aus dem Elternhause nehmen ihn die Lehrer in
-ii Er - den Elementarfächern in Empfang , dann die

eressen sog . Grammatiker , die ihn mit den Werken der

durch römischen und griechischen Literatur bekannt

chrung machen , zuletzt die Rhetorenschule . Augustin

ife wie setzt Stufen und Mittel dieses Bildungsganges

M als bekannt voraus . Das Tatsächliche wird

^ ferne in der Regel mit wenigen Worten rasch ab -
i *



4 Zur Einführung.

gemacht, dann aber steigen vor den Gedanken
des gereiften Mannes Fragen auf , die ihn
nicht mehr loslassen . Wo er im zweiten Buche
von einem Jugendstreiche erzählt , der freilich
die Grenzen entschuldbaren Mutwillens weit
überschritten haben mochte, untersucht er ein¬
gehend und von allen Seiten , was wohl
zuletzt für ihn das Motiv bei dieser häßlichen
Tat gewesen sei . In Karthago , einem Zentral¬
punkte der damaligen geistigen und materiellen
Kultur , wohin er zu seiner Ausbildung ge¬
schickt wurde , fesselte das Theater mit ganzer
Macht den leicht erregbaren Jüngling . Er
wird nicht müde , sich dieser neuen Leidenschaft
anzuklagen und zugleich die schärfsten Ver¬
dammungsurteile über die öffentlichen Schau¬
stellungen auszusprechen . Aber zu gleicher
Zeit beschäftigt ihn die Frage : Wie kommt
es , daß uns das Tragische ergötzt, daß wir
bei der Darstellung des Schmerzvollen Freude
empfinden ?

Von andern Personen ist es allein seine
Mutter , die hl . Monika , von welcher in
größerer Ausführlichkeit gehandelt wird . Wir
folgen ihr von einer früheren Stufe , wo sie
zwar Christin und eine durch Treue und



Zur Einführung . 5

danke»
ie ihn
Buche
steilich
s weit
er eiio
wohl

piche»
ntral-
riellen
ug ge-
,anzer

Er
ischaft

Ver-
Zchau-

leicher
kommt
ß wir
Freude

seine
!cr i»
. Wir
wo sie
e und

Sanftmut ausgezeichnete Gattin und Mutter
ist, aber noch keinen höheren Flug genommen
hat, durch die Periode des Herzeleids und
der heißen Tränen, die sie um den im Irr¬
tum befangenen geliebten Sohn vergießt, und
begleiten sie endlich bis zu jener höchsten
Läuterung und Weltabgekehrtheit, von welcher
das letzte Gespräch mit dem Sohne , in Ostia,
wenige Tage vor ihrem Tode, Zeugnis ab¬
legt . Neben der Mutter widmen die Kon¬
fessionen zwei oder drei Jugendfreunden eine
liebevolle Erinnerung , doch treten die Ge¬
stalten nur wenig aus dem Halbdunkel her¬
vor. Auch von Ambrosius, dessen Predigten
einen so tiefen und nachhaltigen Einfluß auf
Augustin ausgeübt haben, möchten wir mehr
erfahren, aber es scheint nicht, als ob es
zu einem engeren persönlichen Verhältnisse
zwischen den beiden gekommen wäre . Immer¬
hin werden dem Bilde des großen Kanzel¬
redners und Bischofs einige liebenswürdige
Züge eingezeichnet . Ganz und gar fehlt da¬
gegen der zeitgeschichtlicheHintergrund . Von
der Not des Reiches und den immer drohen¬
deren Zeichen seines nahen Unterganges ist
nicht die Rede. Ebensowenig erfahren wir,



6 Zur Einführung.

welche Stellung Augustinus in Rom zu den
geistigen Bewegungen der Zeit einnahm.
Wohl stoßen wir ans den Namen des Sym-
machns ; denn dieser war es , der dem aus
Afrika nach Rom gekommenen jugendlichen
Rhetor die Stelle eines Lehrers der Bered¬
samkeit in Mailand verschaffte . Aber die
literarische Fehde, der berühmte Streit um
den Altar der Viktoria , welchen Sym-
machus , das Haupt der heidnischen Sena¬
torenpartei, mit dem hl . Ambrosius führte,
scheint weder damals noch später das Inter¬
esse Augustins wachgerufen zu haben. Nach
dem Tode Monikas war er nochmals in
Rom . Der zweite Aufenthalt daselbst mag
etwa dreiviertel Jahre betragen haben.
Bei seiner veränderten Sinnesweise konnte
ihm die Umgestaltung nicht entgehen , welche
die Hauptstadt des alten Rom unter dem
Einflüsse des Christentums erfuhr und die
schon vielerorts an die Oberfläche drängte.
Wie wertvoll könnten uns heute , bei dem
gesteigerten Interesse für christliche Ar¬
chäologie , gelegentliche Bemerkungen nach
dieser Richtung sein , aber sie finden sich
nicht !



Zur Einführung. 7

Ein anderes ist es , was in den Konfessionen
Augustins Interesse bestimmt . Er überdenkt
die weiten Umwege , auf denen , und die ge¬
heimnisvollen Führungen , durch welche er
aus der Nacht des Irrtums und der Sünde

durch die Qualen des Zweifels und der un¬

gestillten Sehnsucht nach Glück in den be¬

seligenden Besitz der christlichen Wahrheit
gelangt ist . Daher tritt immer wieder an
die Stelle einer fortlaufenden , die chrono¬
logische Ordnung strenge einhaltenden Er¬

zählung die zusammenfassende Reflexion , die
von religiösen Motiven geleitete Betrachtung .

Wohl werden die großen Wendepunkte in

Helles Licht gesetzt und die Faktoren nach
Gebühr gewürdigt , die einen bestimmenden
Einfluß auf seinen geistigen Werdegang ans¬
übten , aber ganz von selbst und völlig natur¬

gemäß mischt sich in die Angabe des Tat¬

sächlichen die Beurteilung ein , welche sich dem

zurückschauenden Erzähler aus seiner jetzigen ,
völlig veränderten Sinnesweise ergab .

Durch den „ Hortensius
" des Cicero war

der neunzehnjährige , ganz an das Äußer¬
liche hingegebene Jüngling zum erstenmal
auf ein höheres Ziel hingelenkt worden , und



Zur Einführung.

der Vorliebe, welche Augustin auch später
noch für diese Schrift bewahrte, verdanken
wir die wenigen Bruchstücke, die davon er¬
halten sind . Ein Trieb nach Erkenntnis und
Wissen war in ihm erwacht , ein lebhaftes
Verlangen nach einer höheren , abschließenden ,
umfassenden Wahrheit . In der Gemeinschaft
der Manichäer hoffte er Befriedigung des¬
selben zu finden ; getäuscht durch ihre groß¬
sprecherischen Verheißungen schloß er sich
ihnen an . Später, nach seiner Bekehrung
zum katholischen Glauben , sah er es als
eine ihm vor allem zugefallene Aufgabe an,
die Irrlehren der dem Oriente entstammten
und vermutlich erst nachträglich mit christ¬
lichen Elementen in Berührung gekommenen
Sekte zu widerlegen. In Predigten und
öffentlichen Disputationen , in Sendschreiben
und Abhandlungen wie in größeren Werken
unterzog er sich derselben . Einige der hier¬
her gehörenden Schriften fallen in die Zeit
nach Abfassung der Konfessionen , aber schon
seit dem ersten Drittel des 4 . Jahrhunderts
hatte das nach seinem Stifter Mani benannte
Religionssystem begonnen , sich im Abend¬
lande auszubreiten, und namentlich im rö-



Zur Einführung. 9

später
'danke,,
w „ er
ns und
bhastes'
»enden,
inschch
,g dc^
? groß«
er sich
ehrnnq
es als
be an,
„unten

christ-

„ iienei,
„ und

»reiben
Verkeil
r hier-

ie Zeit
schon

nderts
nannte
flbend -

im rö¬

mischen Afrika zahlreiche Anhänger gefunden .
So konnte Augustin davon als von einem
Bekannten reden und hatte nicht nötig , aus¬

führlich und im Zusammenhänge über Lehren ,
Verfassung und Kultus des teilweise mit dem

Mantel des Geheimnisses bedeckten Bundes

zu handeln . Von den beiden letzteren erfahren
wir in der Tat in den Konfessionen so gut
wie nichts . Doch finden sich wertvolle Mit¬

teilungen über einzelne Lehrmeinungen , und

wir erhalten einen Einblick in die seltsame

Verquickung physikalischer und religiöser Vor¬

stellungen . Einen breiten Raum nimmt da¬

gegen die Auseinandersetzung mit den Pro¬
blemen ein , welche ihm durch seine Verbindung
mit den Manichäern aufgedrängt worden und

zunächst als ebensoviele Scheidewände vor
die Lehre der Kirche getreten waren . Die

Abneigung gegen das Alte Testament , wie

sie die abschätzige Kritik der Manichäer her¬

vorgerufen hatte , wurde erst durch die Pre¬
digten des Ambrosius überwunden . Durch
die Auslegung , die er hier kennen lernte ,
verschwand das Anstößige , das er bisher in

einzelnen biblischen Ausdrücken und Erzäh¬
lungen gefunden hatte . Jahrelang aber mühte



10 Zur Einführung.

er selbst sich ab mit den Fragen nach dem

Wesen Gottes und dem Ursprünge des Bösen .
Im System der Manichäer standen sich ein

gutes und ein böses Prinzip in Gestalt der
beiden Reiche des Lichtes und der Finsternis
feindlich gegenüber . Ihre grob materialistische
Denkweise wußte auch Gott nur körperlich
zu fassen ; er ist ihnen ein feiner Lichtstoff .
Die Zurückführung alles Bösen auf ein böses
Prinzip außerhalb der Individuen schmeichelte
der moralischen Schwäche des Menschen . Die

Frage nach seinem Ursprünge ging daher
nicht den Verstand allein an , der ganze Mensch
war an ihrer Lösung interessiert , und die

Beschäftigung damit hat immer wieder Au¬

gustins tiefstes Innere aufgewühlt . Erst als
die Schleier zerrissen waren , durch welche die

Manichäer seinen Blick verfinstert hatten , als
er zu einem reineren Gottesbegriff und der

strengen Scheidung des Göttlichen und des
Kreatürlichen vorgedrungen war , und zuletzt ,
als er in der von der katholischen Kirche
verkündigten Heilslehre die auf göttlicher
Offenbarung ruhende Wahrheit erkannt hatte ,
schwanden seine Zweifel und Bedenken . Was
er über das schwierige Problem zu sagen

-iia- D

« OS«

ÜM S



Zur Einführung . 11

>" ch dm weiß, ist von den christlichen Denkern der
's Böse», Folgezeit weiter ausgeführt , aber in seinem

sich ch K^ n nicht übertroffen worden,
statt da In der letzten, entscheidenden Phase vor
insterm - seiner Bekehrung beschäftigten ihn die Briefe
lalistischi des Apostels Paulus. Dazwischen aber kam
vrpcrlich ihm eine Einwirkung von einer andern Seite,
bchtstofs Er las in lateinischer Übersetzung Schriften

böses der Platoniker . Welche waren dies ? Es
» icichelt! wäre im höchsten Grade wünschenswert, sie
>cn . Tii zu kennen. Denn Augustinus, der Kirchen -
g daher Vater, der große Lehrer der späteren Jahr-
' Mensch Hunderte, ist der bedeutendste und einfluß-
mid die reichste Vertreter jenes christlichen Platonis -
'der All ' mus , welcher noch die erste Periode der
Erst als mittelalterlichen Scholastik völlig beherrscht
clche die und durch den christlichen Aristotelismus des
len, als Albertus und Thomas zwar modifiziert und
und dcr berichtigt , aber keineswegs vollkommen aus -
!,ud des gelöscht wurde. So möchten wir freilich
, zuletzt, wissen, in welcher Gestalt jene Denkweise ihm
! Kirche zuerst zukam , um den maßgebenden Einfluß
ältlicher auf seine eigene zu gewinnen. Aber die Er¬
at hatte , wähnung im siebten Buche der Konfessionen
i . Was gibt dafür keine ausreichendenAnhaltspunkte.
, sage» Nur daß wir nicht an die Dialoge Platos



12 Zur Einführung.

und Schriften seiner älteren Schüler denken

dürfen , ist klar , denn es sind Spekulationen
einer viel späteren Zeit , welche Angustin dort

heranzieht , um sie mit dem Prolog des Jo¬

hannesevangeliums zu vergleichen . Ohne

Zweifel entstammten sie vielmehr dem Jdeen -

kreis der sog . neuplatonischen Schule , deren

Stifter Plotinos gewesen war . Auch fehlt
es nicht an Spuren in den Konfessionen und
anderwärts , welche eine Bekanntschaft Au¬

gustins mit den „ Enneaden " Plotins verraten .
Aber diese selbst waren es trotzdem nicht .
Wohl hatte der Alexandriner Philo und die
von ihm entwickelte Logoslehre , in welcher
alttestamentliche Weisheit mit griechischer
Philosophie zusammengeflossen war , auf die

Ausbildung des Neuplatonismus eingewirkt .
Aber was Plotin von dem überweltlichen
Einen und dem daraus hervorgegangenen ,
gleichfalls überweltlichen Intellekt und der
die göttlichen Gedanken an die Welt ver¬
mittelnden Seele lehrt , paßt nicht auf das ,
was Augustinus in jenen Schriften fand oder

zu finden glaubte . Er schilt den Hochmut
der Philosophen , welcher sie verhindert habe ,
den tiefsten Sinn der Logoslehre , das Ge -

, 1» A

Mch«



Zur Einführung . 13

or denke,
Mio «
lstin don

des ^
. Lhm
>n Ideen
le, dem
» ch fehl!
» icii und
Haft A»>
verraten ,
in nicht
und die
welcher

iechischer
auf die

igewirlt
u'ltlicheii
ulgeneii ,
und der
elt ver>
uif da»,
nid oder
Hochmut
rt hade,
>as Ge¬

heimnis der Menschwerdung zu erfassen .
Töricht sind sie darum geworden in ihrer
vermeintlichen Weisheit, und die Herrlichkeit
Gottes hat sich ihnen verkehrt in elenden
Bilderdienst und die Vergötterung von Men¬
schen und Tieren . Wollte man nun aber
aus diesen letzten Worten einen Wink ent¬
nehmen, daß jene Schriften von Porphyrius
oder einem andern aus den Verteidigern
heidnischen Aberglaubens herstammen moch¬
ten, so wird man noch rechtzeitig daran ver¬
hindert durch die Wahrnehmung, daß ja Au¬
gustinus gar kein individuell zugespitztes Ur¬
teil ausspricht, sondern sich der Worte des
Apostels Paulus im Römerbrief bedient .

So muß die Frage, welches jene Schriften
waren , hier auf sich beruhen. Auf das
Studium derselben aber führt Augustinus
die wichtige Errungenschaft zurück, daß er
dazu gelangt sei , eine übersinnliche Wahr¬
heit zu erkennen und anzuerkennen . Das war
die Erbschaft , welche die Neuplatoniker von
Plato überkommen hatten, um dann freilich
seine Gedanken ins Ungemessene zu steigern .
Plato zuerst hatte mit allem Nachdrucke ge¬
lehrt, daß nicht diese Welt der sinnfälligen



14 Zur Einführung.

Erfahrung , sondern eine andere , jenseitige
Welt das eigentlich Wahre und wahrhaft

Wirkliche sei . Denn sie ist ungeworden und

unvergänglich , während alles Körperliche dem

Werden und der Veränderung unterworfen

ist . Es ist die Welt der Ideen , welche wir

nicht mit Augen sehen und mit Händen be¬

tasten , sondern in den Begriffen unseres Ver¬

standes erfassen , die Welt des wahrhaft Guten

und Schönen , von der diese irdische Welt

nur ein schattenhaftes Abbild darstellt . Frei¬

lich , nüchterne Kritik konnte nicht verkennen ,

daß dichterische Begeisterung hier das Ziel

überflogen habe , daß jene Ideen , wie Plato

sie geträumt , die Urbilder der sichtbaren Dinge ,
keine für sich bestehenden Realitäten sind ,
sondern in ihnen nur Abstraktionen des denken¬

den Verstandes , nur der Inhalt der von uns

gebildeten Begriffe zu vermeintlich selbstän¬

digen Wesenheiten gemacht werden . Und so

gab schon Aristoteles sie wieder preis , aber

mit ihnen doch nicht zugleich das ganze Be¬

reich der übersinnlichen Realität . Bei Plato
steht an der Spitze der Ideenwelt die Idee
des Guten , die mehr ist als Idee , denn sie
ist zugleich die Ursache aller Ideen und nicht

1

i>,>̂

U-K- übi

,8 Ws .
"

RsÄka



Zur Einführung. 15

inseitig ! minder die Ursache der sichtbaren Welt , und
lvahrhasi somit nichts anderes als Gott . Aristoteles
rdeii ilnd führt die sichtbare Welt auf einen obersten
lichedm einheitlichen Weltbeweger zurück , den er als
erworsa einen höchsten Verstand und als unkörper -
lchc ivii lich, somit als eine geistige Realität faßt ,
»den bi Auf diese höchste geistige Realität , auf den
res Bei transzendenten , alle Vollkommenheit in sich
ft Gut « schließenden , von der geschaffenen Welt durch
he Welt einen unendlichen Abstand getrennten Gott ,
t . Frei wandte späterhin die erwachende christliche
rkeimeit Spekulation die Prädikate an , welche Plato
>as Ziel für die Ideenwelt geprägt hatte ,
ie Plate Und nicht nur das . „ Die Ideen sind
» Dinge, freilich keine selbständigen Wesen , — aber
en sind , sie sind die Gedanken Gottes , gleichsam die

; denken- einzelnen Momente seiner auf die Welt be -

vvn uns zogenen Weisheit . Sobald nur erst der
Glaube an den persönlichen Gott , von dem

Und so Himmel und Erde abhängen , siegreich alle

js aber Nebel trüber und schwankender Vorstellungen

„ ,ze Be- überwunden hatte , mußte sich diese Um -

ei Plato Prägung der ursprünglichen Lehre wie von

die Id « selbst einstellen .
"

denn sik Gibt es aber eine übersinnliche Welt , eine

, ,d „ jcht geistige Realität , von der wir wissen , so ist



16 Zur Einführung.

es notwendig , daß wir mit ihr in irgend
einem Zusammenhänge stehen, selbst damit

innerlich verwandt sind . Wie sollten wir sie
erkennen, wenn sie uns völlig fremd wäre

und wir nichts besäßen als die an der

Oberfläche der körperlichen Dinge haftenden
Sinne ? Die Anerkennung einer übersinn¬

lichen, also intelligibeln Wahrheit schließt die

Annahme eines geistigen Erkenntnisprinzips
ein . Darum hatte Plato die Seele ein der

Idee Verwandtes genannt , und umgekehrt
bestimmt Aristoteles das Wesen des göttlichen
Denkgeistes nach Analogie des unsrigen .

Das waren die Aufschlüsse und die Im¬
pulse, welche Augustinus aus der Lektüre von

Schriften der Platoniker gewinnen konnte,
welches auch immer die nähere Beschaffenheit
derjenigen sein mochte, in deren Studium er

sich vertiefte . Aber es ist schon gesagt wor¬
den, daß sie zweifellos dem neuplatonischen
Gedankenkreise angehörten . Hier nun war
die Tendenz , Gedanken in Realitäten um¬

zusetzen , auf die Spitze getrieben . Die Neu -

platoniker schwelgen in Abstraktionen und

Begriffsdichtungen . Die Welt der Erfahrung
versinkt in tiefem Schatten ; ihr Interesse



Zur Einführung. 17

> iiW gilt allein der intelligibeln Welt , von der
llt d « wir nicht durch Wahrnehmung und diskur -

n wir sie sives Denken , sondern durch intellektuale An -

ud wäri schauung Kenntnis gewinnen , indem wir

an da unmittelbar damit in Verbindung treten ,

nistende « Kein Zweifel , daß gerade diese Denkweise

ibersiiG auf Augustin einen tiefen und nachhaltigen

äießtdip Einfluß ausgeübt hat . Die Konfessionen

Prinzips zeigen davon deutliche Spuren . Wahrheit
ein da bedeutet ihm nicht einen Satz , welchen unser

ngckehü Verstand denkt , zugleich mit dem Bewußtsein ,

dttlichen daß er Gültigkeit habe und von allen als

,
' igen . gültig anerkannt werden müsse ; Wahrheit ist

die fl »« ihm ein Etwas , das existiert , das mehr

lnre voii Realität besitzt als die Körperwelt , das er

konnte ,
liebt , wofür er sich begeistert . Die Wahrheit

affenhei! ist offensichtlich ausgebreitet für alle wie das

ldimn er Licht ; sie ist ewig und unveränderlich . Die

at wo«- Wahrheit ist Gott , und Gott ist die Wahr -

wnscheil heit . Er ist die höchste Wahrheit , alles andere

um M « ist nur wahr durch sie, ist ein einzelner Strahl

U-n um- ^ eser höchsten Wahrheit , wird von uns in

>ie Ne»- ihrem Lichte erkannt . Sie selbst unmittelbar

,

'
e,i „nd M erfassen , ist das letzte Ziel unserer Sehn-

'mbi'M sucht ; aber wir vermögen es nicht , unser

litereß Rüge ist zu schwach dazu , wie geblendet
v. Hertling , Bekenntnissedes hl. Augustinus. 2



18 Zur Einführung.

werden wir zurückgeworfen , höchstens in ein¬

zelnen flüchtigen Augenblicken der Ekstase
können wir in diesem Leben dazu gelangen .
Der dauernde Besitz der Wahrheit in der

Vereinigung mit Gott macht die Glückselig¬
keit im Jenseits aus .

Nicht alle Elemente des christlichen Plato -
nismus , wie ihn Augustinus vertritt , hat
die Spekulation der Folgezeit festgehalten .
Sie beseitigte davon , was den Illusionen
einer falschen Mystik Vorschub leisten oder

zu Mißdeutungen Anlaß bieten konnte . Es
ist nützlich , sich hieran bei einigen Stellen
der Konfessionen zu erinnern .

Nach einer andern Richtung brauche ich
dagegen einen solchen Vorbehalt nicht zu
machen . Man hat von einem quietistischen ,
sogar von einem pathologischen Elemente in
den Konfessionen gesprochen . Darüber läßt
sich nicht streiten , denn das Urteil ist von
dem eingenommenen Standpunkte abhängig .
Für den gläubigen Christen gibt es ein
Ideal der Gottesliebe und einer völligen
Hingabe an Gott , vor welchem der Wert
alles andern verschwindet . Die Pflicht be¬
rufsmäßiger Tätigkeit in Eingliederung in

- « » MI
rWNtz»

^ , <»1



Zur Einführung. 19
>s m ei«,

gottgegebene Gesellschaftsordnung ist da -
Wch mit nicht beseitigt . Aber die Lösung der

ielaiigei. Ausgabe , welche daraus dem einzelnen zufällt ,t m der ((ißt M )t in eine allgemeine Formel
lückselig- fassen . Sie ist Sache des einzelnen und wird

je nach Gemütsart und Geistesrichtung wie
i Plato nach den verschiedenen äußeren Umständen
itt , hat in verschiedener Weise unternommen werden ,
ehalte ». Die Wahrheit , welche Augustin seit den
nsioney Tagen der Jugend so eifrig gesucht , nach
m oder der er so leidenschaftlich verlangt hatte , galt
te . Es ihm zugleich als das Unterpfand des Glücks ,
Stellen als einzig dauerhafte Befriedigung des Her¬

zens . Womit er sich abmühte , seit ihn der
iche ich „ Hortensins " des Cicero zuerst für die
icht zu Philosophie begeistert hatte , „ das war nicht
stischen, etwa nur ein Problem des Verstandes , son -
ente in dem ganz ebenso oder noch weit mehr ein
er läßt Problem des Willens und der Tat . Das

ist von Ziel der Erkenntnis , dem er znstrebte , er -

hängig. schien ihm von Anfang an zugleich als die
cs ein Norm , nach der er sein Leben zu gestalten
jölligen habe . Und je höher er sich das Ziel der
- Wert Forschung gesteckt hatte : die absolute Wahr -

cht be- heit in fleckenloser Klarheit erfaßt , — desto

l,i,g in ungenügender erschien ihm alles , was das
2 *



20 Zur Einführung.

Leben an Gütern zu bieten hatte, desto not¬
wendiger der Verzicht auf alles, wozu die
erdwärts gekehrte Leidenschaft ihn hinzog .
Hier lag der tiefste Grund der Seelenkämpfe ,
welche die Konfessionen in so unnachahm¬
licher Weise schildern .

"
Darum bedeutete auch der Abschluß dieser

Kämpfe für ihn weit mehr als nur die Auf¬
lösung eines Problems der Theorie oder die
Gewinnung eines neuen , Erfolg verheißenden
Standpunktes der Spekulation . Alle Kräfte
seines reichen Geistes, alle Triebfedern seines
Herzens, alle Regungen seines Gemütes waren
daran beteiligt. Es handelte sich um sein
Leben, sein Glück, sein ganzes Ich, um einen
völligen Bruch mit der Vergangenheit und
eine ebenso völlige Erneuerung . Langsam
hatte sie sich vorbereitet, endlich kam sie zum
Durchbruch . Nicht die Deduktionen der Phi¬
losophen und auch nicht die gewaltige Be¬
redsamkeit des Ambrosius gaben die letzte
Entscheidung , sondern die Erzählung eines
durchreisenden Landsmannes von dem ent¬
behrungsvollen Leben der ägyptischen Ein¬
siedler und der wunderbaren Macht dieses
Beispiels. Nachdem aber die Krisis eingetreten ,



Zur Einführung . 21

U'stoiW nachdem es zu der Katastrophe in jenem
voz » k Garten in Mailand und mit ihr zu der

H>>U großen „ Abkehr " gekommen war, wie die
nkanG deutschen Mystiker es nannten , wäre es für

lachahn, , ihn ein Ding der Unmöglichkeit gewesen ,
dauernd und freiwillig zu einer weltlichen

iß dies« Beschäftigung und seiner bisherigen Lebens -

die Aiis : weise zurückzukehren ,
oder d»! War er nun wirklich ein anderer geworden ?

üßende« Augustin empfand selbst das Bedürfnis , Re -

c iiräst ! chenschaft hierüber zu geben . Das zehnte

n seines Buch will darum nicht mehr von dem han -

s wem dein , was er früher war , sondern den Zu -

>n» sei» stand schildern , in welchem er sich damals

xj,W befand , da er es niederschrieb . Auch jetzt

eit und wird die Darlegung unterbrochen durch Lob -

migM und Dankgebete und weitausgreifende Er¬

ste zu« örterungen . Den Anfang macht ein Bekenntnis

er Phi- der Gottesliebe ; dann gibt die Frage , auf

Vx. welchem Wege wir zur Erkenntnis Gottes

e letzte gelangen , Veranlassung , die einzelnen Kräfte

, bines
der Seele auf ihre Leistungen zu untersuchen .

Besonders ausführlich ist vom Gedächtnis

„
die Rede , wobei man sich vergegenwärtigen

dieses muß , daß Augustin den Namen in einem

-treten weiteren Sinne gebraucht als wir , und von



22 Zur Einführung.

Gedächtnis spricht , wo wir statt dessen von
Bewußtsein sprechen würden . Dann folgt
die eingehende Gewissenserforschung unter
den aus 1 Jo 2 , 16 entnommenen Gesichts¬
punkten . Die Spannung , mit der wir der
Erzählung der neun ersten Bücher folgen ,
ist gewichen , geblieben ist die wunderbare
Kunst , seelische Vorgänge , auch die verbor¬
gensten und verwickeltsten , sestzuhalten und
zu analysieren , und nicht minder die für
jene Zeit beispiellose Kunst , für das Emp¬
fundene und Wahrgenommene den sprach¬
lichen Ausdruck zu finden . Neben diesen
Vorzügen , die dem ganzen Werke eignen ,
verschlägt es wenig , daß sein Latein nicht
das klassische ist , das wir in unfern Schulen
lernen . Die Sprache Augustins trägt den
Charakter der Zeit , welche auch in der la¬
teinischen Prosa ganz und gar dem von den
griechischen Sophisten aufgebrachten Manie¬
rismus huldigte . Auch war er nicht ver¬
geblich durch die Schule der Rhetoren ge¬
gangen und selbst ein Lehrer der kunstmäßigen
Beredsamkeit geworden .

Wenige Jahre vor seinem Tode unterzog
Augustin den ganzen Umfang seiner aus -

i

I«



Zur Einführung . 23

i

w» t« gedehnten schriftstellerischen Arbeit einer prü-
>u fol^ senden Durchsicht. Damals schrieb er von
k »nid den Konfessionen : „ Sie loben Gott, den ge-
Hesichz rechten und gütigen , im Hinblick auf das
wir der Böse wie auf das Gute in meinem Leben,

folgen,§ und sie sollen zu ihm Geist und Gemüt des
lderbms Menschen erheben. Das bewirkten sie in
verbon mir , da ich sie niederschrieb , und bewirken
rn »nie sie von neuem, da ich sie lese . Was andern
die für davon scheint , mögen diese selbst Zusehen,
S EiH doch weiß ich , daß viele Brüder
WA Freude daran hatten und noch
diesen haben .

"
eigne», Anderthalb Jahrtausende haben diese Worte
, „ ich! bestätigt. Die „ Bekenntnisse des hl. Au -
-

chulen gustinus " haben den Wechsel der Zeiten
>gt den überdauert. Sie sind kein Buch für jeder -
der la- mann, aber doch für manche , und sie werden
on denj immer wieder Leser finden, die davon im
M,ie - s innersten Herzen ergriffen werden,
hl Ms
en gc- , _
aßige»

üerzog
- aus>


	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23

